ALMA MATER STUDIORUM - UNIVERSITA DI BOLOGNA

Corso di laurea in

Scienze storiche

Le “Indie Romane”: superstizioni e stregoneria durante la Controriforma

Tesi di laurea in

Storia della giustizia

Relatore Prof. Vincenzo Lavenia

Correlatrice Prof.ssa Fernanda Alfieri

Presentata da Jacopo Bertol

Appello

Primo

Anno accademico

2021-2022



Indice

IREPOAUZIONE ...ttt ettt et b et st b et et et et sbt e beenees 3
ABDDFOVIAZIONI ...ttt ettt et a ettt sae et e a e s bt et st sat et et sae e 8
Capitolo primo: Le “Indie Romane”: geografia e Storia dei POLeFi.............cc.ccoueeeveeeeeceeesvenceeanneannn, 9
1. L ambiente e il paesaggio delle Indie ROMANE .................cccccuieiieeciieiiaaiieiieeieeieeee e 11
2. L’analisi demografica: numeri, eventi storici e variabili .................ccccoveevvevciiieencianieaieennen. 13
3. Un complesso MOSAICO fEUAQLE ..............c.oocueeceieiiiaiieiiieeie ettt ettt beenaaeeaeens 15
4. Il papato a confronto con la matassa dei poteri [0CQli ...............ccccoueveeeevieniieeciianieeiieesieeaen, 23
Capitolo secondo: Uno sguardo alla storia della Controriforma................ccocoeeveeeceeneeeceeseenannn. 32
1. Due alternative, un unico trionfo: il Concilio di Trento e il Sant’Uffizio.........ccccoevveeevuennnnnn. 34
2. Le diocesi e le parrocchie: le cellule del progetto tridentino ...............c.cccecvevveeecveneencnnannen. 43
3. Le missioni popolari: ’alternativa della “via apostolica’ ............ccccccuueovevveecieniienieeniennnnn, 49
4. Il vento della Controriforma sulle campagne delle Indie Romane ...................ccccceeecueeeuennnnnn. 57
Capitolo terzo: Le manifestazioni multiformi della stregoneria nelle Indie Romane........................ 65
1. 1l sabba di Cisterna: una storia dai MOltepPliCi Siti..............cccoeevuevcuieiieecieiieeiiecieeieeeie e 67
2. Una figura ibrida tra stregoneria € banditiSmo..............ccc.ccooeveeeeuiiioiieiienieeieeeieece e 84
3. La lotta ai brevi magici: gli occhi dell’autorita e le mani dei geSUiti ..............ccoceueeeeeeevennnnnn. 87
4. Portia da Terracina: la commistione tra Sacro € Profano .............cccccceecveeeeeeceeeseeeseeeneeniaeans 92
Capitolo quarto: Storie di missioni gesuitiche: il diavolo e la sfera del meraviglioso ..................... 97
1. Un fronte di aperta battaglia contro il diavolo.................cccccuevceieiiieiieiiiiiieiieeieeeee e 101
2. L’apparizione di Marino: la metanarrazione di UnG VOCE ..............cceeeeeeeevesveeceeeieeeieeneeanns 107
3. Sulla strada per Civita Lavinia: il limite tra devozione mariana e superstizione .................. 111
4. Il lupo di Cisterna: un racconto sospeso tra realta e simbologia..................ccccccoeeueeeueannenne. 113
Capitolo quinto: Alterita e realta dei rudes delle Indie Romane....................cccceeuevcueecveneeaenannen. 118
1. “Non si pole con parole explicare” ................cooooevcieiieicienieeieeeee e 123
2. “Noi e loro”: il rapporto tra alterita interna ed eSterna................coevvueeeeeseveeceeseeeceeenneenns 133
BIDIIOGEASIA ...ttt ettt et ettt e s et e s abe et e st e e baesabe e bt e enneenseas 137



Introduzione

I1 progetto dell’elaborato mira ad approfondire il ruolo delle superstizioni e della stregoneria
nella vita dei pastori e dei contadini delle campagne a sud di Roma durante il periodo post-tridentino.
La vicinanza al cuore della cattolicita esasperava la problematica dell’ignoranza religiosa,
trasformando le cosiddette “Indie Romane” in una miniatura esemplificativa dei piu ampi processi di
evangelizzazione e di disciplinamento sociale in atto durante la Controriforma. Il concetto di “Indie
Romane”, tratto da una relazione di una missione dei padri gesuiti, si ¢ dimostrato uno strumento
lessicale flessibile ed efficace ed ¢ associato in questo elaborato alla parte meridionale dell’Agro
Romano e all’Agro Pontino. Gli estremi cronologici, invece, sono stati fissati dai documenti stessi:
dagli anni Sessanta del Cinquecento, il momento delle prime missioni dei padri gesuiti, agli anni
Venti del Seicento, a cui risalgono le ultime storie piu rilevanti nel contesto locale, attraversando la
storia della Chiesa dal Concilio di Trento fino agli inizi del papato di Urbano VIII.

Come si colloca questo lavoro all’interno del dibattito storiografico? La natura poliedrica del
progetto lo pone all’intersezione tra piu ambiti storiografici: la storia religiosa, la storia sociale, la
storia della giustizia, la cultura popolare. Scegliere di affrontare le tematiche delle missioni e dei
processi inquisitoriali durante il periodo della Controriforma significa inserirsi in una lunga tradizione
di studi ai quali ¢ stato necessario far riferimento. Il concetto stesso di Controriforma ha avuto una
storia lunga e travagliata, che va tenuta in considerazione quando si usa come categoria concettuale.
Numerosi storici si sono interrogati a partire dalla fine dell’Ottocento su quale fosse il termine piu
adatto per descrivere il periodo aperto dalla Riforma e dal Concilio di Trento all’interno della storia
cattolica: da Controriforma a Riforma cattolica, da Chiesa post-tridentina a eta confessionale.
Seguendo il solco tracciato dalle opere piu recenti di Elena Bonora e Adriano Prosperi, il termine
Controriforma, una volta liberato dal peso delle tensioni originarie, ha ancora un’utilita nell’attuale
panorama storiografico, rappresentando un importante riferimento cronologico e concettuale. Piu che
concentrarsi sul lato istituzionale della storia della Chiesa post-tridentina, I’elaborato si concentra
sulla vita religiosa e sul vissuto quotidiano, allineandosi ad un orientamento al quale ha dato un grande
contributo Ottavia Niccoli. La religione, infatti, era una parte integrante della vita comunitaria e
influenzava la mentalita dei fedeli.

Volgendo lo sguardo al piano istituzionale, i tribunali del Sant’Uffizio e le missioni sono state
due tematiche al centro dell’interesse degli storici nel corso del Novecento. Per il Sant’Uffizio ¢’¢
stato un lungo lavoro di riconsiderazione della leggenda nera, costruita attorno al tribunale romano.
Gli studi di John Tedeschi risultano esemplificativi di questo percorso, sottolineando maggiormente
I’impronta moderata dell’Inquisizione Romana rispetto alla crudelta dei tribunali ecclesiastici e
secolari contemporanei. Questo nuovo approccio ha reso possibile I’abbandono di numerosi topoi

3



negativi sull’istituzione, avvicinandosi ad un’immagine piu vicina alla realta, come si pud osservare
nella storia dell’Inquisizione Romana scritta da Giovanni Romeo. Al Sant’Uffizio si lega il tema del
controllo dei comportamenti religiosi e della questione dell’interazione di due livelli culturali diversi
nell’ambito dell’interrogatorio, che ¢ stata studiata da Carlo Ginzburg e ha attirato I’attenzione di
diversi storici. I processi inquisitoriali sono uno dei tanti oggetti del filone di studi, che rientra sotto
il nome di disciplinamento sociale. Questo concetto, introdotto nel 1968 da Gerhard Oestreich, si
affermo come nuovo paradigma negli studi sul periodo della Controriforma, a partire dalla riflessione
sul lavoro storiografico di Hubert Jedin, portata avanti dall’Istituto storico italo-germanico, dopo la
sua morte nel 1980. Questa nuova categoria assurgeva alla doppia funzione di costituire un contatto
tra storia religiosa, politica e sociale e di erigere un ponte tra la Riforma e la Controriforma nel
cammino verso la modernita. Il suo successo si fondava sulla possibilita offerta alla storia istituzionale
di riscrivere la storia sociale: 1I’Inquisizione, gli ordini religiosi e 1 vescovi erano agenti della
disciplina sociale, come individuato da Adriano Prosperi. Questa interpretazione, data all’operato
delle strutture ecclesiastiche dopo il Concilio di Trento, ha guidato 1’orientamento del lavoro di
ricerca che, pur tenendo ’aspetto disciplinare in secondo piano, ha applicato la stessa lettura alla
societa del tempo.

Adriano Prosperi ¢ stato il riferimento teorico anche per quanto riguarda il tema delle missioni
rurali, che ha avuto un grande fascino verso la fine del Novecento attraverso la diffusione del concetto
di “Indie di quaggiu”. Questo parallelismo tra Vecchio e Nuovo Mondo ha fortemente incuriosito
numerosi studiosi, come Paolo Broggio, Luigi Fiorani e Louis Chatellier. Il tema delle missioni rurali
puo essere sottoposto a diversi tipi di considerazioni e analisi, a seconda dell’approccio adottato. In
questo caso, I’interesse ¢ stato rivolto non tanto alla struttura generale della missione gesuitica, quanto
alle storie raccontate in bilico tra realta e finzione e al modo con cui i padri si relazionavano
all’ignoranza religiosa dei contadini. Il modello per approcciarsi a questi temi resta la linea dettata da
Prosperi in Tribunali della coscienza e America e Apocalisse e altri saggi, ma anche altri validi
studiosi, come Bernadette Majorana, si sono dedicati ad approfondire I’aspetto dell’interazione tra
gesuiti e la “cultura dei semplici”.

I processi e le missioni sono le porte di accesso nella ricerca per confrontarsi con altri due
importanti filoni storiografici: la storia della stregoneria e la cultura popolare, che hanno
rappresentato due fulcri del dibattito storiografico negli ultimi venti anni del secolo scorso. Di fronte
al crimine della stregoneria, ¢ difficile allinearsi totalmente con le varie letture proposte dagli storici
per spiegare la natura stessa di questo reato, per questo ho tratto spunto da diversi autori e dalle teorie
piu convincenti e le ho poste in relazione alla realta del territorio delle “Indie Romane”. Il concetto

cumulativo di stregoneria, elaborato da Brian Levack, ha costituito la cornice teorica alla base



dell’analisi dei singoli casi incontrati. Nell’interpretazione di questi racconti, le idee di Edward Bever
e di Gustav Henningsen, relative all’interazione tra la realta e la sfera onirica, si sono rilevate
particolarmente efficaci per interpretare la diffusione del fenomeno. Oltre alla storiografia
internazionale, anche gli studi di storici italiani su altri territori nella penisola hanno dato spunto ad
utili comparazioni, come i libri di Giovanni Romeo e Oscar di Simplicio, alla ricerca di punti di
contatto tra diverse realta rurali e urbane. La stregoneria ¢ stata poi il vero elemento di contatto
nell’elaborato con la storia della giustizia, per la quale, oltre alle opere sul Sant’Uffizio, si ¢ fatto
riferimento a Irene Fosi e Vincenzo Lavenia per avere un quadro teorico pitu completo delle molteplici
forme di giustizia in azione sul territorio dello Stato della Chiesa. Oltre al lato giudiziario di questa
storia, 1’attenzione ¢ stata rivolta allo studio dei rapporti tra la magia e la quotidianita negli spazi
marginali, di cui il libro di David Gentilcore, I/ vescovo e la strega, ¢ un chiaro esempio.

Riprendere il tema della cultura popolare ¢ stata, invece, una vera e propria sfida, dal momento
che questo filone di studi ha perso di rilevanza nel panorama storiografico attuale. La possibilita,
suggerita da Carlo Ginzburg, di ricercare frammenti della cultura delle classi subalterne delinea un
ambito, pero, che ha ancora tanto da dare, oltre al fascino della riscoperta di “cido che abbiamo
perduto”. I saggi di Francesco Benigno e di Ottavia Niccoli sono stati degli spartiacque in questo
settore: entrambi convergono sulla bonta degli strumenti adottati nel corso del tempo dagli storici che
si sono cimentati con questa materia. Il nodo fondamentale che ha caratterizzato la storia della cultura
popolare ¢ stato il rapporto tra una cultura esclusivamente orale di classi subalterne e le fonti scritte
prodotte dalle classi intellettuali, che necessita di un occhio critico per avvicinarsi veramente alla
realta dei contadini e dei pastori. L’elaborato rispetta pienamente questa lezione per non limitarsi
solamente ad una riscoperta nostalgica e illusoria di un passato oscuro, ma per ampliare la nostra
conoscenza su un aspetto della storia meno conosciuto e piu difficile da approfondire.

Sul piano metodologico, studiare le aree rurali intorno a Roma implica addentrarsi in uno
spazio di marginalitd poco studiato per la posizione dominante dell’ Urbe nelle ricerche sulla storia
del Lazio. La figura che piu si ¢ dedicata allo studio del Lazio meridionale ¢ stata senza dubbio Luigi
Fiorani, curatore di una miscellanea di grande interesse, intitolata Sermoneta e i Caetani. Sulla storia
generale della regione, pur in assenza di un lavoro sistematico, non si puo sottovalutare il contributo
dato da Irene Fosi e dai suoi studi sulla storia della giustizia. L unico modo per superare queste
carenze conoscitive sulla storia locale ¢ stato rivolgersi direttamente alle fonti nella speranza di aprire
degli spiragli nella vita delle campagne. I limiti delle restrizioni pandemiche e dello status di
laureando sono stati un impulso a ricercare fonti alternative, non potendo percorrere la strada piu
ovvia di recarsi all’Archivio della Congregazione per la Dottrina della Fede, che avrebbe costituito

un repertorio potenzialmente ampio di frammenti di vita degli abitanti delle “Indie Romane”. Anche



gli archivi diocesani locali per varie contingenze o per la poverta dei fondi si sono rivelati una via
senza uscita. In assenza di queste possibilita, 1’Archivum Romanum Societatis lesu ha offerto un
patrimonio di storie e di resoconti di pratiche illecite, riportati nelle relazioni delle missioni,
costituendo un punto di accesso irrinunciabile al pensiero e alla vita dei pastori e dei contadini.
Sarebbe stato utile ai fini del progetto ampliare il quadro della storia religiosa locale, intrecciando le
metodologie e i resoconti delle missioni di altri ordini religiosi, che agivano nelle stesse aree, ma non
¢ stato possibile per la natura e la scarsita delle fonti dei missionari non appartenenti alla Compagnia
di Gesu. Un vero punto di svolta nel percorso di ricerca ¢ stata la visita all’Archivio Caetani, che
possiede una serie di lettere redatte dalle autorita laiche riguardanti processi o investigazioni contro
imputati incriminati di reati di stregoneria. Queste lettere hanno consentito un accesso piu in
profondita ad alcune figure che emergevano dalla superficie della quotidianita per crimini percepiti
come eccezionali. L unione tra questi due tipi di fonti ha contribuito alla creazione di un insieme
variegato di episodi da cui attingere per penetrare nelle molteplici espressioni degli spazi di
marginalita rurale.

Nel leggere questa massa di documenti, I’intenzione che ha guidato 1’elaborato ¢ stata di dar
voce alle singole storie dei rudes, rispettando la loro unicita e sottolineando il loro carattere esemplare
per comprendere il modo di pensare e lo stile di vita dei contadini e dei pastori. L’approccio adottato
non mira alla sistematicita, ma piuttosto all’esemplarita delle vicende riportate. Le storie di questi
individui rappresentano solo le punte di un iceberg a noi per lo piu sconosciuto: la mentalita e i
costumi del mondo rurale restarono sommersi in uno spazio di marginalita, che costituiva 1’unica
garanzia della loro espressione, lontano dagli occhi delle autorita laiche e religiose.

La cornice economica, politica e sociale delle “Indie Romane” ha tracciato chiaramente il
quadro delle cause dietro alla diffusa ignoranza religiosa e ha posto al centro il problema della
dispersione e dell’abbandono. Per questo motivo, il primo capitolo, Le “Indie Romane”: geografia e
poteri, si concentra sullo studio della storia locale, analizzando piu aspetti: I’ambiente, la demografia,
la politica e I’economia. Per avere una visione piu completa, 1’idea ¢ stata di partire dalla dimensione
strettamente locale per salire su un piano piu generale, quello della relazione tra il potere centrale e
la molteplicita di poteri locali attivi sul territorio. La storia dei contadini e dei pastori delle “Indie
Romane” necessitava di essere inquadrata anche all’interno della storia della Chiesa del periodo,
seguendo nel secondo capitolo, Uno sguardo sulla storia della Controriforma, un percorso di analisi
opposto rispetto al primo. Mantenendo una prospettiva ampia, si ¢ deciso di analizzare il periodo della
Controriforma attraverso lo specchio del Concilio di Trento per individuare i tratti principali del
nuovo progetto di organizzazione ecclesiastica e di disciplinamento sociale, che aveva preso forma

nell’eta post-tridentina. Attraverso un costante restringimento della lente adottata, ¢ stato possibile



confrontare I’impatto degli organi del progetto tridentino nelle campagne delle “Indie Romane”,
proponendo un approccio allo studio della storia religiosa locale, fondato esclusivamente sulle fonti.

A partire dal terzo capitolo, intitolato Le manifestazioni multiformi della stregoneria nelle
Indie Romane, si entra ufficialmente nel vivo della materia. Unendo carte di processi e relazioni di
missioni, si ¢ andati alla ricerca delle molteplici forme che la stregoneria aveva assunto in quei
contesti rurali. In risposta alle condizioni di vita, le pratiche magiche offrivano una serie di risposte
immediate per spiegare traumi improvvisi o risolvere dinamiche sociali. La stregoneria e la
superstizione nascevano all’interno del sistema di pensiero del mondo rurale e competevano
direttamente con la sfera del religioso, propagata attraverso la persuasione delle missioni, ma anche
attraverso la violenza dei processi. Il filo rosso che unisce le varie storie riportate ¢ la marginalita,
che spingeva i rudes a ricercare soluzioni alternative per risolvere i conflitti e sconfiggere le malattie.

Nel quarto capitolo, Storie di missioni gesuitiche: il diavolo e la sfera del meraviglioso, verra
presa in considerazione una serie di episodi riportati nelle relazioni dei padri gesuiti, che andavano
oltre la sfera del reale e sfociavano nel meraviglioso. La funzione di queste storie era volta da un lato
a celebrare il successo delle missioni, dall’altro a sottolineare lo stato di emergenza, che caratterizzava
queste terre, in cui il diavolo continuava pericolosamente ad avanzare. La figura del demonio era una
presenza costante nel mondo rurale, venendo individuata come causa stessa dell’ignoranza religiosa.
In particolare, i padri gesuiti temevano la sua natura ingannatrice e la sua capacita di presentarsi sotto
molteplici vesti, tra cui quella del lupo. Questa serie di racconti si presentera come in costante bilico
tra realta e finzione.

Infine, il quinto capitolo, Alterita e realta dei rudes delle Indie Romane, si confronta con il
filone di studi della cultura popolare e tenta di realizzare 1’obiettivo stesso della tesi: dar spazio alle
voci dei contadini e dei pastori. Un documento unico facilitera questo compito, offrendo piccoli
sprazzi della mentalita dei rustici attraverso 1 vari filtri interposti dai padri in missione. Cio che, pero,
¢ emerso dal confronto delle relazioni dei gesuiti sugli stessi territori ¢ stata la sostanziale staticita del
quadro. Nonostante il progressivo abbandono dei riti illeciti e I’avvicinamento ai precetti della fede
cattolica, non si percepisce un reale cambiamento nel fondo delle intenzioni e delle aspettative dei
rudes. Questa chiave di lettura accomuna e attraversa tutte le storie di quella alterita interna, che era
stata scoperta a pochi passi da Roma e che manifestava alcuni punti di contatto con [’alterita esterna
in assoluto, gli indios. L’intero elaborato ruotera, percio, intorno alle singole storie per raggiungere
un nucleo piu profondo e frammentato: il modus vivendi dei rudes. 1l finale rimane volutamente aperto
perché i limiti incontrati durante la fase di ricerca e la conseguente assenza di sistematicita
dell’elaborato spingono a credere che ci sia ancora tanto da scoprire e da approfondire sulla

multiforme vita culturale e religiosa nelle campagne delle “Indie Romane™.



Abbreviazioni

ADDF Archivio del Dicastero per la Dottrina della Fede

ACR Archivio Caetani

APCM Archivio Provinciale della Congregazione della Missione
ARSI Archivum Romanum Societatis lesu

BA Biblioteca Ambrosiana di Milano

BAB Biblioteca Comunale dell’ Archiginnasio

BC Biblioteca Casanatense



Capitolo primo:

Le “Indie Romane”: geografia e storia dei poteri

Collocare geograficamente e temporalmente le storie che saranno oggetto della tesi ¢ un
presupposto fondamentale non solo per delineare la loro cornice, ma per comprendere a pieno le cause
e 1 significati delle azioni dei protagonisti. Prendendo in prestito un termine introdotto nella relazione
dei padri gesuiti sulla missione nella diocesi di Albano nel 1601, vorrei elevare a oggetto di analisi
un concetto malleabile e dal potente valore comunicativo: “Indie Romane”. L’applicazione nella
letteratura gesuitica del termine “Indie” alle terre cristiane ha rappresentato un oggetto di studio dal
fascino elevato, per il quale sono state proposte diverse chiavi di lettura: se per Adriano Prosperi si
trattava di uno strumento consolatorio volto ad indirizzare le ispirazioni di martirio dei missionari
verso le campagne dell’Occidente, attuando una consapevole politica di propaganda®, per Luigi
Fiorani il concetto agiva come rimprovero e parola d’ordine?, interpretandolo come lo strumento di
frattura dell’illusione di un’Europa totalmente cristianizzata e come nuova meta degli sforzi
apostolici. In questo specifico caso, perd, si osserva un’estremizzazione dell’idea di “Indie di

quaggiu”, che comporta una piu stretta precisazione geografica.

Non si pole con parole explicare tanto quanto ¢ 1’ignorantia delle cose appartenente alla fede
cristiana, che ritrovato habbiamo nelli contadini et pastori intorno la campagna del Vescovato di

Albano, che noi chiamiamo Indie Romane®.

La forza retorica di questa espressione si esplica nell’accostamento paradossale tra il termine
Indie e la capitale della Cristianita, definita nella stessa relazione “Maestra della verita”*.
L’associazione tra un uso estremamente localizzato del termine Indie e il paradosso della vicinanza a
Roma era volto a esprimere un sentimento di sorpresa e di meraviglia di fronte a una realta, che di
colpo smetteva di essere conosciuta, ma che generava nuove sfide e nuovi campi di intervento

missionario. Un secondo paradosso, insito nel nuovo sintagma di “Indie Romane”, si manifesta

U'A. PROSPERI, Tribunali della coscienza: inquisitori, confessori, missionari, Torino, Einaudi, 2009, p. 597.

2 L. FIORANIL, Cercando I’anime per la campagna: missioni e predicazione dei gesuiti nell ’agro romano nel secolo XVII,
in La predicazione in Italia dopo il Concilio di Trento: tra Cinquecento e Settecento: atti del X Convegno di studio
dell’Associazione italiana dei professori di storia della Chiesa, Napoli, 6-9 settembre 1994, a cura di G. Martina e U.
Dovere, Roma, Edizioni dehoniane, 1996, pp. 421-456, p. 426.

3 Citta del Vaticano, Archivum Romanum Societatis Iesu (d’ora in poi ARSI), ROM. 128/1, cc. 35r-42v, Anon., Breve
relazione della missione fatta nell’anno 1601 per ordine di sua Santita nel vescovado d’Albano da’ padri della
Compagnia di Giesu, c. 35r.

4 Ibidem.



nell’applicazione di un termine vago, separato dal suo originario significato geografico, a una realta
concreta: secondo Prosperi, i gesuiti non avevano in mente una realtd determinata quando usavano
I’immagine delle Indie, ma si riferivano piuttosto al mondo extraeuropeo in generale®, ai popoli che

attendevano di conoscere la parola del Signore.

Queste Indie sono come uno specchio di cui ci si serve per allontanare e capire 1’esperienza

immediata della realta del vecchio mondo®.

La sapiente metafora dello specchio, messa in campo da Prosperi, rende esattamente 1’idea
alla base dell’operazione intellettuale attuata dai gesuiti: in questo modo i concetti di Vecchio e
Nuovo Mondo si intrecciavano fino a riflettersi reciprocamente e le missioni nelle Americhe potevano
essere elevate a paradigma dell’azione nelle campagne occidentali. D’altra parte, il parallelismo tra
indios e rudes deresponsabilizzava le figure dei contadini, che solo apparentemente erano vittime
dell’ignoranza, dal momento che in realta erano vittime del diavolo, che avanzava costantemente
nelle campagne, come sostenuto a piu riprese dal generale Claudio Acquaviva (1543-1615)7. 1l
pensiero del generale gesuita ¢ contenuto in un breve passaggio di una lettera del 15 aprile 1590
rivolta ai padri provinciali, in cui sintetizzava attraverso la metafora degli eserciti tutta la riflessione

sul rapporto tra le campagne e Satana:

[...] et a me pare che havendo Satana posto in campagna 1’esercito suo per impugnare non solo
con I’eresie, ma con peccati e dissoluzioni di vita et con la profonda dimenticanza di ¢id che non
si vede o tocca, questa eredita del Sig.re noi che siamo della sua milizia ordinaria non doviamo
piu contentarci con alcune leggiere scaramuccie, ma poste le squadre in ordine andare incontro
che spero nella Divina Bonta che sia per concorrere con tanta abondanza e copia di grazie, che ne

siegua felicissima riuscita [...]*

Questa interpretazione, a tratti giustificatoria, influenzava realmente ’azione dei singoli

missionari all’interno delle “Indie Romane”, come espresso dal gesuita Giulio Fuligatti, impegnato

5 A. PROSPERI, Otras Indias: missionari della Controriforma tra contadini e selvaggi, in America e Apocalisse e altri
saggi, Pisa-Roma, Istituti editoriali e poligrafici internazionali, 1999, pp. 65-88, p. 67.

6 Ibidem.

7B.MAJORANA, Tra carita e cultura, in I gesuiti ai tempi di Claudio Acquaviva: strategie politiche, religiose e culturali
tra Cinque e Seicento, a cura di P. Broggio, F. Cantu, P.A. Fabre, A. Romano, Brescia, Morcelliana, 2007, pp. 219-260,
p. 225.

8 ARSI, INSTIT. 122, cc. 30v-32r, Lettera di N.P. Generale il P. Claudio Acquaviva ai Provinciali della Compagnia delli
15 d’aprile 1590, c. 32r.

10



in una missione a Frascati nel corso del febbraio 1596, con parole che in questo caso suonano come

difesa del proprio operato e di resa verso forze piu potenti:

[...] il frutto stabile che in qualche modo si potrebbe sperare, mi pare in tal modo impedito dal

Diavolo, che non so se posso fare niente’.

Nella lotta contro il diavolo, le “Indie Romane” rappresentavano 1’ultimo baluardo in difesa
di Roma, divenendo uno degli epicentri dell’azione missionaria dei gesuiti, ma allo stesso tempo, sul
piano concettuale, operavano come un ideale distopico che doveva stimolare i missionari ad agire per

diffondere il cattolicesimo nelle campagne e salvare le anime dei rudes.

1. L’ambiente e il paesaggio delle Indie Romane

Dopo questa breve introduzione al concetto di “Indie Romane”, ¢ necessario analizzarlo sul
versante concreto, specificando a quali aree del Lazio il termine fa riferimento all’interno
dell’elaborato. Per questa ragione, si fara a meno dell’uso delle virgolette con alcune eccezioni, in
quanto non si sta piu parlando di un termine o di un concetto, ma di una vera e propria realta locale.
Nelle pagine seguenti, il riferimento a livello geografico prende forma a partire dalle terre della
missione gesuitica del 1601: le campagne della diocesi di Albano, che coprivano un’ampia superficie,
comprendendo il tratto di costa da Pratica a Nettuno. Riguardo le definizioni geografiche della
Campagna Romana, Luigi Scotoni ha ampiamente dimostrato I’estrema indeterminatezza dei concetti
usati: da Campagna ad Agro Romano, da Marittima a Distretto di Roma'?. Valutando le caratteristiche
ambientali e il quadro politico-sociale, in questo lavoro il concetto di “Indie Romane” verra allargato
per sfruttarne a pieno le potenzialita, coprendo una vasta area del Lazio meridionale. Nello specifico,
il riferimento non verra posto sui termini geografici o amministrativi, che risultano piuttosto
confusionari, quanto sull’estensione di alcune diocesi confinanti, i cui confini risultano piu costanti
nel tempo!!: oltre alla gia citata Albano, mi riferisco a Velletri, Terracina e Tuscolo. In questo modo,
il territorio in questione coprira un’ampia zona che parte dalle aree meridionali della Campagna
Romana, si estende per tutto I’Agro Pontino e include i numerosi centri urbani posti sulla dorsale

collinare, che collega i Colli Albani ai Monti Lepini.

® ARSI, ITAL. 171, cc. 202r-202v, Giulio Fuligatti, Missione di Frascati.

101, SCOTONI, Definizione geografica della campagna romana, «Atti della Accademia nazionale dei Lincei», Classe
di scienze morali, storiche e filologiche, Rendiconti, ser. 9., 190/4 (1993), pp. 648-667, p. 647.

' G. PIZZORUSSO, Una regione virtuale: il Lazio da Martino V a Pio VI, in Atlante storico-politico del Lazio, a cura
di Regione Lazio Assessorato alla Cultura e Coordinamento degli Istituti culturali del Lazio, Roma-Bari, Laterza, 1996,
pp. 63-88, p. 84.

11



Una domanda possibile puo sorgere sulla ragione di questa scelta apparentemente arbitraria
di unire la parte meridionale dell’Agro Romano all’Agro Pontino. Nella maggior parte degli studi,
questi territori vengono analizzati separatamente seguendo precise delimitazioni, ma lo studio delle
fonti e della storia locale prospetta la possibilita di affrontare insieme queste due aree rurali, che non
presentano dal punto di vista fisico alcuno spartiacque naturale. Detto cio, il concetto di “Indie
Romane” guidera il mio approccio nel confronto con la storia locale e con la storia ecclesiastica del
periodo in questione, fungendo da punto di connessione. Sul piano metodologico, porre questo
termine al centro significa focalizzarsi sulle campagne e sui loro abitanti per allargare lo sguardo ai
processi generali, che hanno influenzato direttamente le loro vite.

Innanzitutto, una breve introduzione sulle caratteristiche ambientali puo rivelarsi utile per
meglio orientarsi nella complessa morfologia di questi territori, da cui deriva la difficolta nell’imporre
qualsiasi tipo di controllo durante la prima etd moderna'?. Sotto questa lente, I’ Agro Romano e I’ Agro
Pontino si caratterizzano per una comune e complicata conformazione territoriale, componendosi di
tre ampie zone dalle diverse caratteristiche ambientali. Sul litorale la prima fascia ¢ contrassegnata
dalla presenza di sabbie fini e dune litoranee e da una conseguente scarsa densita abitativa,
manifestando gia all’altezza della meta del Cinquecento un forte stato di abbandono e un dilagante
fenomeno di insabbiamento.

I1 cuore delle campagne si identifica nell’ampia fascia centrale che collega il litorale ai Colli
Albani e ai Monti Lepini: una terra per lunghi tratti paludosa, che assume caratteristiche ambientali
diverse tra I’Agro Romano e I’Agro Pontino. Il primo si distingueva per una minore estensione dei
terreni paludosi e la presenza di depositi pozzolani-tufacei, che generavano un’elevata capacita di
campo, intesa come il contenuto d’acqua nel terreno!>. A ci0 si aggiunge anche una diversa
conformazione morfologica, che non obbedisce allo stereotipo di una pianura piatta e monotona, ma

presentandosi come un “complesso caotico di bassipiani”!*

, che da forma ancora oggi ad un paesaggio
altamente ondulato. Al contrario, il paesaggio pontino si presentava come estremamente paludoso,
irrorato da numerosi corsi d’acqua e pozze di acqua stagnante, contraddistinguendosi per il clima

malsano, causa delle numerose ondate malariche. Il territorio fino ai Monti Lepini era ricoperto da

121. FOSI, La giustizia del papa: sudditi e tribunali nello Stato Pontificio in eta moderna, Roma-Bari Laterza, 2015, pp.
37-38.

13 0. AMORE, Tipologie ambientali e gestione delle risorse del Lazio. La «Marittimay» nel lunghissimo periodo, in Storia
economica e ambiente italiano (ca. 1400-1850), a cura di G. Alfani, M. Di Tullio e L. Mocarelli, Milano, FrancoAngeli,
2012, pp. 235-255, pp. 237-238.

14 L. SCOTONI, Definizione geografica della campagna romana, op. cit., p. 667.

12



un’ampia vegetazione boschiva, che, come per il paesaggio ondulato dell’Agro Romano,
rappresentava un’area difficile da controllare dal punto di vista politico'>.

Per quanto riguarda la parte piu interna, le campagne si estendono fino alle radici della zona
collinare, che collega i Colli Albani e i Monti Lepini, dove viveva la maggior parte della popolazione.
Dal punto di vista abitativo, ad eccezione delle aree collinari, I’intera area rurale evidenziava una

»16

“vocazione naturale poco favorevole all’insediamento”'®, venendo descritta da numerosi autori come

un “deserto umano™!”.

2. L’analisi demografica: numeri, eventi storici e variabili

L’analisi morfologica e ambientale rappresenta la cornice perfetta quando si sposta
I’attenzione sul piano demografico. Come accennato, la natura stessa del territorio rendeva difficile
il popolamento, ma a ci0 si aggiunsero una serie di eventi traumatici che causarono un’ulteriore
riduzione della popolazione. Facendo riferimento ai dati generici riportati dai vescovi nelle visitae ad
limina, emerge una netta discrepanza tra la densita abitativa nei centri collinari e nelle campagne.
Confrontando le relazioni dei vescovi di Velletri-Ostia'®, Tuscolo!® e Albano?’ tra il 1594 e il 1595,
spicca I’elevata popolazione di Velletri che toccava approssimativamente i 16mila abitanti, seguita
da Ariccia con circa 8230 abitanti ed Albano con 7130, mentre i centri nella diocesi del Tuscolo
risultavano meno abitati, con la sola Frascati a toccare 1 2500 abitanti.

Volgendo lo sguardo ai centri sulla costa e nelle campagne, la situazione demografica appariva
piu problematica e depressa: Ostia contava solamente 50 abitanti a causa del clima malsano, Ardea
66, Pratica 77. E presumibile che i dati per la diocesi di Terracina, per la quale sono state perdute
gran parte delle relazioni a seguito della distruzione dell’archivio durante la Seconda guerra
mondiale?!, fossero su livelli simili, leggermente piu bassi. Dai dati delle visitae, percio, si evince
I’elevata dispersione della popolazione nelle campagne che viveva in piccoli villaggi attorno alle

tenute o ai casali, dal momento che in numerose zone non era possibile vivere tutto I’anno per “I’aere

15D. CHIARI, I territorio pontino in epoca sistina: immagini di riforma e vita nello Stato della Chiesa 1585-1595,
Terracina, Comune di Terracina, 1990, p. 34.

16 0. AMORE, Tipologie ambientali e gestione delle risorse del Lazio, op. cit., p. 237.

17 M. VAQUERO-PINEIRO, Patrimoni agricoli e redditi familiari nello Stato della Chiesa nel XVI secolo, in La famiglia
nell’economia europea. Sec. XIII-XVIII, a cura di S. Cavaciocchi, Firenze, Firenze University Press, 2009, pp. 141-152,
p. 141.

18 M. CHIABO, C. RANIERIL, L. ROBERTI, Le diocesi suburbicarie nelle “visitae ad limina” dell’Archivio Segreto
Vaticano, Citta del Vaticano, Archivio Vaticano, 1988, p. 30.

9 i, pp. 303-304.

20 Ivi, pp. 373-374.

2LF. CARAFFA, Visite pastorali nel Lazio meridionale dal Concilio di Trento al secolo XIX, «Archiva Ecclesiae», 22-
23 (1979-1980), pp. 239-264, p. 255.

13



cattivo” %2

. Inoltre, gli abitanti nelle campagne potevano variare in base ai flussi di lavoratori
stagionali, provenienti da terre povere come la Savoia®’ o la Corsica?.

Sulla storia demografica di questo territorio, un netto spartiacque fu segnato dal tragico evento
della Guerra di Campagna, nata dalle tensioni tra papa Paolo IV (1555-1559) e la famiglia Colonna,
privata dei propri beni in favore del nipote del papa, Giovanni Carafa, che degenerarono
nell’invasione del territorio papale fino alle porte di Roma, guidata dal duca d’Alba per un anno intero
dal 1° settembre 1556 al 19 settembre 15572°. La sanguinosa guerra comportd gravi danni a livello
economico sulle campagne a sud di Roma, causando la perdita di numerosi raccolti e un netto calo
demografico. Su questa situazione di per sé tragica si innestarono una serie di variabili politico-
economiche che divennero delle costanti negli ultimi trenta anni del Cinquecento: il fenomeno del
banditismo, che verra approfondito successivamente, le incursioni dei corsari islamici, contro le quali
fu costruita un’ampia rete di difese costiere attraverso la collaborazione tra i vari signori locali negli
anni Settanta, e la grande carestia del 1590, causata dalle abbondanti alluvioni dell’anno precedente?®.
Pur variando nelle dimensioni e nella frequenza, questi fattori continuarono ad avere un ruolo nel
panorama del primo Seicento, come nel caso della carestia del 1622. Oltre a cio, bisogna tenere
sempre conto delle frequenti ondate di malaria che potevano arrivare a sterminare intere popolazioni,
come il caso di Terracina nel 1572%7 o di Ninfa durante la pandemia malarica tra I’agosto e il
settembre del 16142,

L’identificazione di queste variabili sul lungo periodo manifesta la condizione di instabilita a
cui erano soggetti i contadini e i pastori dell’area, che aveva un conseguente riscontro sul piano
economico e politico. Adottando infatti un’ottica generale, a partire dalla meta del Cinquecento la
popolazione delle campagne intorno a Roma risultava costantemente in calo, a differenza dei trend di
crescita diffusi nella cittd di Roma e nelle altre aree dello Stato della Chiesa?®, determinando un
processo di spopolamento e abbandono delle terre. Da cid ne derivava sul lungo periodo I’instabilita

dell’intera economia dello Stato della Chiesa, in quanto la produzione agricola non era in grado di

220. AMORE, Tipologie ambientali e gestione delle risorse del Lazio, op. cit., p. 240.

23 M. MONTAIGNE, Viaggio in Italia, introduzione di G. Greco, trad. it., Milano, BUR Rizzoli, 2014, pp. 263-264.

24 0. AMORE, Tipologie ambientali e gestione delle risorse del Lazio, op. cit., p. 240.

25 G. CAETANI, Domus Caietana: storia documentata della famiglia Caetani, vol. 11, Sancasciano Val di Pesa, Fratelli
Stianti, 1933, pp. 82-90.

26 D. CHIARLI, /I territorio pontino in epoca sistina, op. cit., p. 38.

27 vi, p. 29.

28 B. M. MARGARUCCI ITALIANI, Malaria, china-china e P. Puccierini, “Spetiale del Collegio Romano”, in Seicento
e Settecento nel Lazio, a cura di R. Lefevre, Roma, Gruppo culturale di Roma e del Lazio-F.Ili Palombi, 1981, pp. 75-88,
pp. 78-79.

2 M. CARAVALE, A. CARACCIOLO, Storia d’ltalia, Vol. 14: Lo Stato pontificio da Martino V a Pio IX, Torino,
UTET, 1997, p. 300.

14



sorreggere le richieste in costante crescita provenienti da Roma e veniva danneggiata ancora di piu

dal continuo aumento della pressione fiscale™.

3. Un complesso mosaico feudale

A livello di organizzazione politico-economica, le Indie Romane si caratterizzavano per
un’elevata parcellizzazione territoriale, in cui la vita rurale si sviluppava attorno ai casali o alle tenute,
unitd amministrativo-produttive di dimensioni variabili*!. L’intero panorama rurale era composto da
una fitta trama di casali, intorno ai quali si organizzava, sin dal pieno medioevo, la proprieta fondiaria.
Intorno a queste strutture edilizie, si concentrava una vasta molteplicita di significati e di funzioni:
aziende agricole specializzate, piccoli nuclei abitativi, strutture di stoccaggio, simboli di status e di
radicamento territoriale delle famiglie3?. Tra questa rete di significati, il casale primariamente
rappresentava un microrganismo economico a sé¢*3, modello in miniatura dell’intera economia locale.

Allargando lo sguardo ai tratti principali del quadro economico delle Indie Romane, la
cerealicoltura fu per tutto il Cinquecento la principale attivita economica nell’Agro Romano, in
quanto i cereali rappresentavano il prodotto piu richiesto sul mercato romano e attiravano gran parte
degli interessi riguardo all’approvvigionamento dei pontefici, che tentarono di imporre un controllo
diretto sulla produzione attraverso la figura del prefetto dell’ Annona, a partire dal 1575. La costante
pressione del papato generd una forma di conflitto con i proprietari delle tenute e le comunita locali,
che in molti casi preferivano destinare i campi al pascolo brado delle cosiddette “vacche rosse™?,
esemplari destinati all’allevamento da latte, invece che alla macellazione, come era il caso delle
“vacche bianche”. L’introduzione di questa nuova specie creo un netto squilibrio nella seconda meta
del Cinquecento tra agricoltura e pastorizia. Solo nel corso del Seicento, ci fu una netta inversione di
questa tendenza, favorita dalla diffusione di forme di gestione indiretta della terra, che comportarono

I’abbandono dell’allevamento e 1’affermazione definitiva dell’agricoltura intensiva®.

30 [vi, pp. 375-377.

3I' M. TEODORI, La proprieta fondiaria a Roma a meta Seicento: le tenute dell’Agro Romano, in Studi in onore di Ciro
Manca, a cura di D. Strangio, Padova, CEDAM, 2000, pp. 555-600, p. 560.

32.S. CAROCCI, M. VENDITELLI, Casali, castelli e villaggi della Campagna Romana nei secoli XII e XIII, in Sulle
orme di Jean Coste: Roma e il suo territorio nel tardo Medioevo: atti della giornata di studio, Roma, 29 novembre 2004,
a cura di P. Delogu e A. Esposito, Roma, Viella, 2009, pp. 37-52, p. 40.

33 M. VAQUERO-PINEIRO, Patrimoni agricoli e redditi familiari nello Stato della Chiesa nel XVI secolo, op. cit.,

p. 145.

341D, 1l procoio nella Campagna Romana all’inizio del XVI secolo, in Pastorizia mediterranea: storia e diritto (secoli
XI-XX), a cura di A. Mattone ¢ P. F. Simbula, Roma, Carocci, 2011, pp. 847-852, p. 847.

35 G. DELILLE, Sermoneta e il Lazio Meridionale, in Sermoneta e i Caetani: dinamiche politiche, sociali e culturali di
un territorio tra Medioevo ed eta Moderna. Atti del convegno Della Fondazione Camillo Caetani, Roma-Sermoneta, 16-
19 giugno 1993, a cura di L. Fiorani, Roma, L'Erma di Bretschneider, 1999, pp. 109-123, p. 117.

15



Leggermente diverso, invece, appare il quadro economico nell’Ager Pomptinus, in cui la
questione delle paludi era inevitabilmente il principale nodo problematico. A lungo, il papato si
impegno in progetti di bonifica volti a convertire il territorio nel nuovo granaio dello Stato della
Chiesa, dovendo perd confrontarsi con la necessita di trovare un accordo con i Caetani e le varie
comunita locali, come Sezze e Terracina. In particolare, i Caetani di Sermoneta manifestavano una
molteplicita di interessi sulle zone lacustri, mirando ad imporre un controllo sull’accesso alle risorse
ittiche che erano destinate al mercato romano. In questa area si parlava principalmente di conflitto tra
pesca e agricoltura®, nonostante 1’allevamento di bufali fosse ampiamente diffuso. Tra i vari tentativi,
il progetto di bonifica piu convincente fu portato avanti da Sisto V tra il 1589 e il 1590, che, ispirato
dalle grandi opere degli antichi Romani, lo inseri all’interno di un piu vasto piano di risanamento
statale’’, associandolo alla lotta al banditismo. La realizzazione del progetto fu celebrata dal viaggio
del papa nel territorio pontino tra I’ottobre 1589 e I’agosto 1590, dove egli stesso perse la vita a causa
della contrazione della malaria. Il piano di bonifica ebbe un esito fallimentare dovuto al mancato
prosciugamento delle paludi e i vari tentativi successivi, portati avanti anche da architetti stranieri,
come Nicolaes de Wit tra 1630 e 163738, si conclusero in un nulla di fatto.

Un’ultima attivita estesa su tutto 1’arco territoriale delle Indie Romane era certamente la
caccia, soggetta ad una serie di vincoli imposti dai proprietari feudali. Pur essendo rigidamente
regolamentata, questa attivita si rivelava particolarmente fruttuosa in alcune tenute, come descritto

dall’'umanista Biondo da Forli a meta Quattrocento, parlando del “gran popolo di Nettuno”:

non vive d'altro che di caccie di pesci, d’uccelli, e di fiere, perché il territorio d'Anzo, che Strabone
accenna, che fusse fertilissimo, e abondante di vini, e d'ogni forte di biade, hora ¢ da Lavinio, che

sul lito del mare, per 18 miglia, che & quinci lontano, tutto pieno di selve®”.

La caccia, pero, era anche il terreno di scontro con il principale cacciatore naturale del
territorio, il quale non badava ai diritti giurisdizionali e alla giustizia umana: il lupo, a cui verra
dedicato un capitolo a parte.

Spostando ora I’analisi sul lato politico della storia locale, si osserva come intorno alle tenute

si venne a creare ’intera organizzazione feudale dello Stato della Chiesa, sulla quale si ¢ dibattuto

36 M. T. CACIORGNA, Assetto idrico del territorio pontino, in Citta, spazi pubblici e servizi sociali nel Mezzogiorno
medievale, a cura di G. Vitolo, Battipaglia, Lavegliacarlone, 2016, pp. 351-367, 356-357.

37 D. CHIARLI, 1! territorio pontino in epoca sistina, op. cit., p. 36.

38 1. BEVILACQUA, Un olandese nelle paludi pontine: Nicolaes de Wit e il piano di bonifica e colonizzazione dell'agro
pontino (1630-1637), «Dimensioni e problemi della ricerca storica», 1 (2015), pp. 149-182.

3% BIONDO DA FORLI, Roma ristaurata et Italia illustrata, tradotte in buona lingua volgare per Lucio Fauno,
nuovamente da molti errori corrette e ristampate, Venezia, Domenico Giglio, 1558, p. 95.

16



ampiamente nel corso del Novecento, a partire dall’idea tradizionale di un ordinamento fondiario
rigido, caratterizzato da un costante immobilismo 4’ . La nuova visione che si ¢ affermata
sull’argomento si fonda sull’interpretazione del panorama feudale come fluido e in costante
trasformazione, nel quale si manifestavano un elevato dinamismo della proprieta laica e una
conseguente mobilita estrema dei patrimoni fondiari*'. Questi fenomeni erano favoriti dalla
considerazione, diffusa tra la nobilta romana, della terra come forma redditizia di investimento del
patrimonio familiare per scalare i ranghi della corte papale. A conferma di cio, Maria Antonietta
Visceglia afferma che il feudo e la signoria rurale fossero le principali forme di organizzazione del
potere baronale*?, che conservava una maggiore rilevanza nella provincia di Campagna e Marittima
rispetto alle altre province dello Stato della Chiesa. Oltre ai proventi economici, i feudi garantivano
una serie di poteri giurisdizionali, parcellizzando ulteriormente le forme di controllo nello Stato
papale e mettendo in discussione 1’intero processo di rafforzamento del potere centrale dopo la
seconda meta del Cinquecento. All’interno delle campagne, nascevano varie configurazioni del potere
locale che interagivano e competevano direttamente con il potere centrale.

Per analizzare le forme di potere sul territorio ¢ utile applicare una doppia prospettiva per
cogliere piu in profondita I’intreccio di poteri e giurisdizioni: locale e generale. Sul piano locale
emerge un complesso mosaico di signorie feudali, di istituzioni ecclesiastiche, di organi statali e di
comuni alle dirette dipendenze del papato, che meritano di essere approfondite. E utile a riguardo fare
una breve rassegna sul lungo periodo della storia e dei possedimenti delle famiglie dominanti sul
territorio, tra cui spiccano immediatamente i nomi rivali dei Colonna e dei Caetani. Tracciare i confini
dei poteri feudali ¢ un’opera ardua per la costante trasformazione e per I’elevata frammentazione, ma
¢ possibile seguire lo sviluppo delle casate principali a grandi linee, individuandone i momenti
principali.

I Colonna erano una delle famiglie storiche di Roma, si erano affermati nel corso del XII
secolo e avevano accresciuto ampiamente il loro potere durante il papato di Martino V (1417-1431),
al secolo Oddone Colonna. Il ramo principale della casata aveva la propria roccaforte a Palestrina,
ma estendeva il proprio potere sui Colli Albani, controllando fino alla meta del Cinquecento le
fortezze di Civita Lavinia, Marino, Nemi e Rocca di Papa. Nell’Agro Romano i Colonna mantennero
il possesso del castrum di Ardea dal 1420 al 1564 e del feudo intorno a Nettuno fino al 1594,

direttamente confinante con le terre dei Caetani. Il loro potere si fondava su un fragile controllo

40 M. VAQUERO-PINEIRO, Patrimoni agricoli e redditi familiari nello Stato della Chiesa nel XVI secolo, op. cit.,

p. 142.

41'S. PASSIGLI, La Campagna Romana nel secolo XVI: la proprieta fondiaria, in Roma. Le trasformazioni urbane nel
Cinquecento, I1. Dalla citta al territorio, a cura di G. Simoncini, Firenze, Leo S. Olschki, 2011, pp. 311-330, p. 320.

42 M. A. VISCEGLIA, Introduzione, in La nobilta romana in eta moderna: profili istituzionali e pratiche sociali, a cura
di M. A. Visceglia, Roma, Carocci, 2001, pp. XIII-XXXV, p. XXIIIL.

17



feudale®, sottomesso alle decisioni politiche dei papi, come evidenziato dai conflitti con Paolo IIT e
Paolo IV. Nel corso del Cinquecento, per difendere la loro instabile posizione politica, i Colonna
divennero alleati dell’imperatore Carlo V e poi di suo figlio Filippo II, allineandosi su posizioni
filospagnole per un lungo periodo. L’instabilita dei domini e i costanti conflitti generarono con il
passare del tempo una situazione economica insostenibile per la famiglia, costringendo il vincitore
della battaglia di Lepanto, Marcantonio Colonna, a vendere la maggior parte dei possedimenti per
I’enorme ammontare dei debiti: nel 1550 Nemi fu venduta a Giuliano Cesarini, venendo riacquistata
dai Colonna nel 1559 e rivenduta ai Piccolomini 1’anno successivo, € nel 1564 il Cesarini concluse
anche 1’acquisto dei castelli di Ardea e Civita Lavinia. A conclusione di un periodo di grande
difficolta, i Colonna persero anche il possedimento di Nettuno nel 1594 in favore della Camera
Apostolica. La storia di questa famiglia testimoniava, oltre al percorso familiare di decadenza, che
comportd la perdita della maggior parte dei feudi posseduti nelle campagne e la susseguente
conversione degli interessi familiari, la condizione di forte instabilita a cui erano sottoposti i
contadini, costantemente soggetti ai cambi di proprieta e di giurisdizione.

I1 ramo dei Caetani di Sermoneta, invece, intraprese un percorso differente tra la seconda meta
del Cinquecento e la prima del Seicento. In diretta competizione con 1’altro ramo familiare di Maenza,
i Caetani di Sermoneta detenevano ampi poteri nel Lazio meridionale e in tutto I’Agro Pontino. A
partire dal castello di Sermoneta, 1 possedimenti dei Caetani si estendevano nelle Indie Romane da
Norma a Cisterna, passando per Bassiano e Ninfa e comprendendo numerose tenute nell’area della
palude, da cui derivavano tutta una serie di particolari diritti di sfruttamento, come il controllo di zone
lacustri e dell’accesso alla pesca*. La particolare posizione e la compatta distribuzione dei domini
consentivano alla famiglia di dominare la rete viaria che collegava Roma a Napoli, ponendola, pero,
allo stesso tempo in una situazione critica sul piano politico per la necessita di confrontarsi
costantemente con le pressioni dello Stato della Chiesa e del Vicereame di Napoli.

Osservando la storia dei Caetani, il Cinquecento fu un periodo di rinascita per la famiglia,
dopo aver perso tutti i propri feudi con il conferimento a Lucrezia Borgia nel 1501 da parte del papa
Alessandro VI e con ’erezione a ducato. Dopo la riacquisizione dei territori, i Caetani si impegnarono
a lungo per riottenere il titolo di duchi, agendo virtualmente come tali, ma ottenendolo solamente il
23 ottobre 1586 per volere di Sisto V. La Guerra di Campagna fu un punto di svolta nella storia

familiare, in quanto il Lazio meridionale fu fortemente colpito dal conflitto, causando il disastro delle

43 N. BAZZANO, Marco Antonio Colonna fira realti locale e orizzonte internazionale, in Lanuvio e il suo territorio in
eta moderna: crocevia di storia e arte, a cura di G. Sabatini e R. Sabene, Roma, Edizioni Altravista, 2020, pp. 23-39, p.
27.

4 M. VAQUERO-PINEIRO, Terre e acque nella signoria dei Caetani di Sermoneta (1504-1586), in Virti piu che virili:
le lettere familiari di Beatrice Caetani Cesi (1557-1608), a cura di C. Fiorani, Roma, Viella, 2017, pp. 7-32, pp. 8-9.

18



4 ¢ comportando un cambiamento della politica

finanze pubbliche e private della casata
internazionale della famiglia, dopo essersi sentita abbandonata dalla Francia. Nel dopoguerra, i
Caetani si avvicinarono ai Colonna attraverso la celebrazione del matrimonio tra Onorato Caetani e
Agnesina Colonna nel 1560*: sposalizio che non pose fine alle tensioni tra le famiglie, ma stabili una
sorta di tregua e rappresentd un ulteriore passo verso il cambiamento di alleanza dalla Francia alla
Spagna dopo il 1583%7. Nelle politiche familiari un ruolo fondamentale fu detenuto dalla figura del
cardinale di Sermoneta, incarnata da Nicolo Caetani (1526-1585) e, dal 1589, dal nipote Enrico
(1550-1599), che agirono come mediatori con il potere centrale. Dal punto di vista
dell’organizzazione del potere, 1 Caetani si contraddistinsero per una complessa struttura
istituzionale, che poneva al centro la figura del signore ed era incentrata sulla gestione delle ampie
funzioni giurisdizionali*®, terreno di scontro con il potere centrale per tutta la seconda meta del
Cinquecento. Nel corso del Seicento, la famiglia subi da un lato la perdita di numerosi diritti
giurisdizionali a favore del potere centrale e delle comunita locali, rinunciando parzialmente al
monopolio sulla pratica della giustizia®®, dall’altro aggravo la propria situazione economica,
aumentando il divario tra base patrimoniale e dispendio delle risorse e determinando un forte
indebolimento della propria posizione politica ad inizio Seicento°.

I Savelli erano un’altra famiglia dotata di salde radici sul territorio e di un’antica genealogia,
che riportava le origini della famiglia al mitico Aventino, dodicesimo re di Alba’!. Giocarono un
ruolo centrale sui Colli Albani, costituendo un vero e proprio Stato feudale a partire dal XIII secolo.
Il cuore dei loro possedimenti era collocato nel Castrum Sabelli, posto sull’omonimo colle, da cui
trae il nome la famiglia, su un punto strategico per il controllo dell’area tra i Colli Albani e il mare.
A partire da questo centro, i Savelli estesero la propria influenza su Castrum Albanum, Castrum
Gandulphi, Castrum de Roccha Priure e Castrum Ariciae e incrementarono i propri feudi, acquisendo
tenute fino al litorale, come Campomorto, Santa Palomba e Campoleone. Per conservare 1’unita dei
propri possedimenti, i due rami principali della famiglia di Ariccia e di Palombara praticavano una

politica endogamica, che conflui nella loro unione nella figura di Paolo Savelli dal 1607°2. Come per

4 G. CAETANI, Domus Caietana, op. cit., p. 87.

46 G. DELILLE, Sermoneta e il Lazio Meridionale, op. cit., p. 109.

47 G. CAETANI, Domus Caietana, op. cit., pp. 176-177.

4 M. MOMBELLI CASTRACANE, Organizzazione del potere nel Ducato di Sermoneta tra 1501 e 1586, in Sermoneta
e i Caetani, op. cit., pp. 161-203, pp. 173-174.

4 G. DELILLE, Sermoneta e il Lazio Meridionale, op. cit., p. 115.

S01. FOSL, La giustizia del papa, op. cit., p. 123.

SUF. PETRUCCI, Tracce materiali sulla presenza dei Savelli nei Colli Albani, in Gli Orsini e i Savelli nella Roma dei
papi. arte e mecenatismo di antichi casati dal feudo alle corti barocche europee, a cura di C. Mazzetti di Pietralata,
Milano, Silvana Editoriale, 2017, pp. 201-228, p. 201.

52 C. MAZZETTI DI PIETRALATA, I Savelli come mediatori culturali tra Roma e la corte cesarea, «Diplomatische
Wissenskulturen der Frithen Neuzeit», 136 (2018), pp. 37-61, p. 38.

19



i Colonna, le elevate spese economiche, legate anche agli importanti impegni diplomatici a nome del
papa presso la corte imperiale, causarono il declino dello Stato feudale®?, comportando la perdita di
Castel Gandolfo e di Rocca Priora nel 1596 in favore della Camera Apostolica a causa dei debiti.

Di fronte alla crisi dell’antica nobilta, si assistette tra la seconda meta del Cinquecento e la
prima meta del Seicento all’ascesa di nuove famiglie>*, identificabili all’interno delle Indie Romane
con i Cesarini, i Sacchetti e i Borghese. Sui Cesarini non si hanno informazioni certe sulla loro origine,
ma si individua il punto di svolta nella storia familiare nella figura del cardinale di Giuliano Cesarini
(1398-1444), Laricchezza economica della famiglia continuo a crescere sotto la figura del pronipote
Giuliano I Cesarini (1491-1566), marchese di Civitanova, che si impegnd in una politica di
concentrazione patrimoniale tra i Colli Albani e I’Agro Romano’$, acquistando dai Colonna, come
ricordato in precedenza, i feudi di Ardea, Civita Lavinia e Nemi, rivenduta poi a Marcantonio
Colonna nel 1559, e dai Massimi il feudo di Genzano, ottenendo anche ampi poteri giurisdizionali.
Di conseguenza, gia nel tardo Cinquecento, i Cesarini rappresentavano un’importante realta sul
territorio, possedendo nell’Agro Romano le tenute di Campo Selva, Campo di Carne, Fusignano e
Buon Riposo®” ed espandendosi nel 1631 anche nell’Agro Pontino con I’acquisto della tenuta di
Cisterna®®. Seguendo un percorso simile, i Sacchetti, famiglia di origine fiorentina, costituirono
rapidamente un cospicuo patrimonio fondiario attraverso i rapporti con i Barberini, investendo i
proventi delle loro attivita commerciali in proprieta terriere, acquisendo terreni tra Ostia e Piperno a
partire dal 1621 e dando forma tra il 1620 e il 1638 alla grande tenuta di Castel Fusano™.

Nel mosaico territoriale i Borghese si affacciarono rapidamente come attori principali,
comprando vasti territori in un breve periodo di tempo. A partire dall’elezione al papato di Paolo V
(1605-1621), al secolo Camillo Borghese, la famiglia visse un’ascesa inarrestabile, adottando
un’oculata strategia territoriale volta a costruire un dominio a sud-est e a nord-est di Roma e nella
Campagna Romana®. A questo fine i Borghese acquisirono una serie di feudi sui Colli Albani tra

1613 ¢ 1615, come Monte Compatri®!, rivolgendo poi le proprie attenzioni all’acquisto delle tenute

33 F. PETRUCCI, Tracce materiali sulla presenza dei Savelli nei Colli Albani, op. cit., p. 212.

3 G. PIZZORUSSO, Una regione virtuale, op. cit., pp. 75-76.

55 P. ROSINI, Famiglia Cesarini: ricerche e documenti, Lulu.com, 2016.

% Q0. AMORE, Tipologie ambientali e gestione delle risorse del Lazio, op. cit., p. 245.

57J. COSTE, I casali della Campagna di Roma all’inizio del Seicento, «Archivio della Societd romana di Storia patria»,
92 (1969), pp. 41-116, pp. 62-70.

58 M. CHIABO, C. RANIERI, L. ROBERTL Le diocesi suburbicarie nelle “visitae ad limina” dell’Archivio Segreto
Vaticano, op. cit., p. 25.

3 1. FOSL, All’'ombra dei Barberini: fedelta e servizio nella Roma Barocca, Roma, Bulzoni, 1997, p. 50.

% B. FORCLAZ, Le relazioni complesse tra signori e vassalli: la famiglia Borghese e i suoi feudi nel Seicento, in La
nobilta romana in eta moderna, op. cit., pp. 165-202, p. 167.

8L M. APA, Il territorio come libro: Colli Albani e castelli romani, Albano Laziale, Comune di Albano Laziale, 1982, p.
18.

20



di Castel di Pratica nel 1618, di Capocotta e di Quarticciolo nel cuore dell’Agro Romano®?. Oltre ad
aumentare il valore commerciale dei feudi, i Borghese ottennero diversi privilegi giurisdizionali e
organizzarono da un lato un apparato amministrativo fondato sul rapporto diretto tra vassalli e
signore, che agiva come sovrano®, e dall’altro una forma di gestione economica indiretta, basata
sull’affitto delle terre®.

La trama del potere feudale andrebbe poi allargata ad una serie di famiglie, che avevano
possedimenti minori, di cui, perd, si osserva un basso numero di studi per poter ricostruire
approfonditamente la storia delle loro proprieta feudali. Per questa ragione, mi limitero a citare
brevemente il nome di alcune citta e tenute e i rispettivi proprietari. Nell’area dei Colli Albani, ad
esempio, Nemi visse numerosi passaggi di proprieta fino all’acquisto da parte dei Frangipane nel
1572, che ne mantennero il controllo fino al 1782. Per quanto riguarda, invece, le campagne romane,
si delinea un vero e proprio intreccio di proprieta nelle terre tra Roma e Nettuno, oltre alle gia citate,
possedute da famiglie della nobilta titolata e non: Campo Ascolano e una parte di Capocotta sotto i
Capranica, Torricola e Castel di Pratica a lungo sotto i Massimo fino al 1618, il vasto complesso di
tenute intorno ad Ardea detenuto dai Caffarelli: Casalazzara, Campi del Fico, Tufello, Valle Lata e
Carroccetto.

Altre forme di potere che si affacciavano sul panorama feudale erano le proprieta
ecclesiastiche, che, nonostante avessero vissuto una costante erosione tra XV e XVI secolo®,
continuavano a conservare una presenza importante, soprattutto nell’Agro Pontino. Tra queste, i
canonici di San Pietro possedevano diverse tenute intorno a Velletri: Campomorto, Lungarella di
Campomorto, Perfetto e San Gennaro®. Fondato dalla bolla di Leone IX nel 1053, il Capitolo ereditd
1 possessi e 1 privilegi attribuiti ai precedenti quattro monasteri romani, contando su una varieta di
forme di reddito, tra cui le proprieta rustiche. Il vasto patrimonio crebbe nel tempo sia attraverso le
donazioni che attraverso un’oculata politica di acquisizioni.

Un’importante istituzione sul territorio era il Sant’Uffizio, a cui Pio IV dono nel 1564 I’estesa
tenuta di Conca, estraendola dalle proprieta dell’ Abbazia di San Nilo, come bene inalienabile per
promuovere economicamente 1’azione dei tribunali dell’Inquisizione®’. La Congregazione adotto

immediatamente una forma di gestione indiretta, impegnandosi nella costruzione di una ferriera e di

©2.0. AMORE, Tipologie ambientali e gestione delle risorse del Lazio, op. cit., p. 251.

8 B. FORCLAZ, Le relazioni complesse tra signori e vassalli, op. cit., p. 184.

4 i, p. 174.

5'S. PASSIGLI, La Campagna Romana nel secolo XVI, op. cit., p. 319.

8 J. COSTE, I casali della Campagna di Roma all’inizio del Seicento, op. cit., pp. 62-101.

67 M. MARINO, L attivita economica: la tenuta di Conca, in Rari e preziosi: documenti dell'eta moderna e
contemporanea dall'archivio del Sant'Uffizio: catalogo mostra a Roma, Museo Centrale del Risorgimento, febbraio-
marzo 2008, a cura di M. Pizzo e A. Cifres, Roma, Gangemi, 2009, pp. 48-63, p. 48.

21



una fonderia, terminate nel 1592 e affidando una funzione di controllo ad un ministro di sua nomina,
residente nella tenuta. Alla Congregazione spettavano poi in esclusiva i poteri giurisdizionali,
causando contrasti con altre forme di giurisdizione, generati dalla pratica dei ricercati di rifugiarsi in
questa tenuta. I1 conflitto piu aspro fu combattuto contro il Tribunale del governatore di Roma, a cui
fu preclusa la possibilita di intervento sul territorio da parte di Clemente VIII.

Nella seconda meta del Cinquecento, un altro organo istituzionale si affermo su queste terre,
espandendo ampiamente i propri possedimenti: la Camera Apostolica. Si trattava di un organo
destinato alla gestione del complesso dei beni demaniali, gli appalti pubblici, le imposte ed il debito
pubblico. La crescita delle terre camerali era parte di un progetto politico pitt ampio portato avanti
dal papato nella seconda meta del Cinquecento e volto a rivendicare il diritto di concessione dei feudi,
senza mettere totalmente in discussione i privilegi baronali®®. Una forte pressione politica in favore
della Camera Apostolica fu attuata dall’azione di Gregorio XIII (1572-1585), che impose la revisione
dei titoli feudali e attud una serie di confische al di fuori del Lazio a favore della Camera durante gli
anni Ottanta®. La medesima linea fu proseguita da Clemente VIII (1592-1605), che si impegno nella
creazione della Congregazione dei Baroni nel 1596. Questo nuovo organo mirava a costringere i vari
baroni in difficolta economica a mettere all’asta le proprie terre, consentendo alla Camera Apostolica
di partecipare alle aste per incrementare i domini diretti del papato. Questa politica vide come esiti
materiali 1’acquisto dei feudi di Castel Gandolfo e Rocca Priora nel 1596, come accennato in
precedenza, ma anche di tenute nelle campagne, come i casi di Nettuno e di Santa Fumia, acquisendo
sempre di pit funzioni di governo’®.

Gli ultimi centri di potere da tenere in considerazione per completare il quadro politico locale
sono le terre immediate subiectae, citta comunali sotto il diretto controllo dello Stato della Chiesa.
La grande differenza rispetto alle ferre mediate subiectae consisteva nella riscossione diretta delle
tasse, consegnate ai rappresentanti della Camera Apostolica, senza godere di regimi fiscali particolari,
come nel caso delle terre signorili. In questa categoria rientravano i centri di Cori, Piperno, Sezze,
Velletri e Terracina, dotata di autonomia amministrativa dal 1574. Si trattava di nuclei urbani
intensamente abitati in grado di competere con le signorie locali, come dimostrato dalla lunga rivalita
tra Sezze e Sermoneta per il controllo delle acque nell’ Agro Pontino. Anche in questo caso ¢ difficile
riunire le varie forme di potere sotto un modello unico dal momento che ogni citta era sottoposta ad

una figura curiale diversa, legata alla Camera Apostolica: Velletri godeva di una condizione di semi-

% G. PIZZORUSSO, Una regione virtuale, op. cit., p. 73.

8 F. L. SIGISMONDI, Feudalita implicita: giurisdizione signorile e pontificia in eta moderna, Napoli, Jovene, 2018,

p- 90.

0 M. G. PASTURA RUGGIERO, La reverenda Camera Apostolica e i suoi archivi (secoli XV-XVIII), Roma, Archivio
di Stato, 1984, p. 54.

22



autonomia ed era sottoposta alla figura di un cardinale, che delegava i propri compiti ad un
luogotenente, Castel Gandolfo e Frascati furono assegnate al maggiordomo, Terracina sottostava al

tesoriere generale, mentre Rocca Priora si trovava sotto il controllo del commissario generale’!.

4. 1l papato a confronto con la matassa dei poteri locali

Per avere un quadro completo ¢ necessario sovrapporre alla prospettiva locale uno sguardo
piu generale volto ad analizzare in che modo il potere centrale dello Stato della Chiesa agisse nelle
Indie Romane e quanto fosse incisiva la sua azione sul territorio. Prima di tutto, ¢ utile individuare le
linee principali che caratterizzarono il papato dal punto di vista politico per poi focalizzarsi su due
nodi problematici fondamentali, strettamente interconnessi tra loro e con la storia locale.

Dopo il Concilio di Trento, il processo piu caratterizzante sul fronte politico fu la lenta genesi
di un forte potere centrale, che prese avvio intorno alla meta del XV secolo, a partire dalla crisi
conciliarista, quando nacque la consapevolezza che la principale garanzia dell’indipendenza del
papato avrebbe potuto consistere solamente nella formazione di un proprio Stato’?. L’intero processo,
secondo Paolo Prodi, fu inizialmente supportato dalla commistione tra compiti universali e statali del
papato, che con il tempo divenne un’arma a doppio taglio, limitando le prospettive di crescita verso
la formazione di uno Stato moderno’. L’esito dell’accentramento del potere e dell’organizzazione
della monarchia pontificia segno la trasformazione definitiva dello Stato della Chiesa in un principato
italiano, localizzando gli interessi del papato intorno al dominio temporale.

Alla crescita del potere papale corrispose il declino politico del collegio cardinalizio, che a
lungo era stato il principale organo di governo a supporto del papato. L’erosione del suo potere
politico fu determinata da un lato dall’allargamento del numero di cardinali, facendo dipendere le
nomine esclusivamente dal volere papale, e dall’altro da due fenomeni che caratterizzarono il papato
post-tridentino: 1’italianizzazione del collegio, che perse il suo carattere di rappresentanza
internazionale, incidendo sulla sua funzione e sulle aspirazioni stesse del papato, e
I’aristocratizzazione, in quanto sempre piu cardinali erano esponenti delle grandi casate italiane,
difendendone gli interessi all’interno della curia. Queste nuove tendenze erano favorite dal sistema
nepotistico che costituiva la base di qualsiasi ascesa tra i ranghi ecclesiastici e veniva distinto

tradizionalmente a livello storiografico tra “grande” e “piccolo” nepotismo’: il primo volto a

"L G. PIZZORUSSO, Una regione virtuale, op. cit., p. 79.

72 P. PRODI, Il sovrano pontefice: un corpo e due anime: la monarchia papale nella prima eta moderna, Bologna, 11
Mulino, 1982, p. 9.

3 i, p. 160.

" vi, p. 190.

23



costruire vere e proprie signorie, che tocco il proprio apice con Alessandro VI Borgia (1492-1503)
ed ebbe un ultimo clamoroso sussulto con Paolo IV Carafa (1555-1559) intorno al ducato di Paliano,
mentre il secondo aveva la funzione di arricchire e favorire I’ascesa sociale delle famiglie pontificie,
come esemplificato dalla storia dei Borghese. Prodi lo interpretava come uno strumento per garantire
’accentramento ¢ il controllo dell’apparato amministrativo e militare’, che aveva la sua punta di
diamante nella figura del cardinal nipote. Intorno alla figura del papa, si intessevano una serie di reti
clientelari, che si disgregavano e ricomponevano ad ogni conclave. Per descrivere questo sistema gli
storici parlano di una sorte di antecedente dello spoils system, per cui alla morte di un pontefice
seguiva la ridesignazione delle piu alte cariche della curia.

A questi due fenomeni, si associavano due nuovi tratti specifici della curia post-tridentina: la
politicizzazione e la clericalizzazione. La forte presenza delle famiglie aristocratiche nella corte
papale agiva come propulsore di interessi politici particolari, che trovavano la propria espressione
all’interno della curia ed influenzavano le decisioni del papato. A queste pressioni sulla curia, si
aggiungevano le mire delle monarchie cattoliche, che giocavano un ruolo importante durante ogni
conclave nel garantirsi una figura alleata a capo della cristianita. La clericalizzazione, invece, fu un
fenomeno nuovo tipico dell’eta moderna, ulteriormente stimolato dalla Controriforma, e
rappresentava una rottura con il passato, in cui solitamente le cariche burocratiche erano state affidate
a figure laiche. Il potenziamento della componente clericale aveva la funzione di superare il
precedente sistema signorile e costituiva il baluardo a difesa del sistema elettivo della monarchia
papale, accentuando la separazione tra Chiesa e societa secolare. Questo fenomeno favori la
specializzazione e la crescita delle competenze dei quadri burocratici, liberando le nomine dalla corsa
al beneficio e instaurando una specie di cursus honorum per ascendere tra i ranghi della gerarchia
ecclesiastica e burocratica. Queste tendenze generali confluivano nell’accrescimento del potere nelle
mani del pontefice, divenuto un vero e proprio monarca, e trasformarono la figura stessa del cardinale,
divenuto un altissimo funzionario della burocrazia papale’®.

Concentrando 1’analisi sull’organizzazione delle istituzioni amministrative locali, dirette
rappresentanti del potere centrale, il quadro appare maggiormente aleatorio rispetto agli sforzi del
papato volti a costruire un’amministrazione centralizzata, come evidenziato dalla figura del rettore
della provincia autonoma di Campagna e Marittima. La carica nasceva dalla configurazione dello
Stato della Chiesa, raggiunta alla fine del XIII secolo, in cinque province principali e assolveva la
funzione di rappresentante papale periferico, per cui il rettore aveva il compito di guidare il territorio

e collaborare con le autorita ecclesiastiche e laiche, potendo essere ricoperta da un laico o da un

S vi, p. 191.
76 E. BONORA, La Controriforma, Roma-Bari, Laterza, 2020, p. 42.

24



prelato. A partire dallo Scisma d’Occidente, si affermo una nuova tendenza nella politica papale, che
trasformo 1’azione dei cardinali legati nelle province. Il loro fine non era piu sovrapporsi ai rettori
provinciali, ma sostituirli. Va detto che per la Campagna e Marittima questa carica fu introdotta
relativamente tardi, alla fine XV secolo, e fu nominata con una maggiore continuita solo nella seconda
meta del XVIsecolo in alternanza con la figura del governatore, giocando un ruolo secondario rispetto
alle altre province. Il cardinale legato, scelto dal papa per la provincia di Campagna e Marittima,
aveva un mandato approssimativamente biennale, dal momento che non si trattava di una delle cariche
pil ambite a causa della poverta e dello scarso interesse intorno al Lazio meridionale’”. Il potere nelle
mani di un legato era maggiore rispetto alle possibilita di azione di un rettore: facendo direttamente
le veci del papa nella provincia, poteva assegnare benefici e influenzare fortemente la gestione
amministrativa e fiscale locale, stringendo anche rapporti clientelari con le casate, e aveva il potere
di imporre la propria linea politica sulle autorita vescovili.

Nella seconda meta del Cinquecento, si diffuse una tendenza opposta, recepita lentamente nel
Lazio meridionale, in linea con la perdita del potere politico da parte del collegio cardinalizio,
preferendo alle figure cardinalizie dei legati ecclesiastici di rango minore con la funzione di
governatore. Nella Campagna e Marittima solamente dal 1592 si osserva la nomina esclusiva di
governatori, non piu di legati’®. Rispetto ad altre province, ¢’é¢ ancora una grande confusione intorno
al governo provinciale, come testimoniato dalla questione della sede del governatore, a lungo discussa
tra piu cittd con numerosi spostamenti tra Anagni e Frosinone, dove fu fissata solo nel 15897,

Il nodo giurisdizionale costituiva una materia particolarmente critica nell’azione dei
rappresentanti papali, in quanto il potere del governatore era fortemente limitato dalla presenza di
amministrazioni giudiziarie autonome e ben organizzate, come nel caso dei Caetani e dei Borghese,
e dalla dipendenza dalla linea politica stabilita a Roma, venendo immaginato come un mero esecutore.
Nonostante questa ridotta autonomia, la sua capacita di muoversi in ambienti politici frammentati
aveva una grande rilevanza per instaurare alleanze e rapporti di patronato, svolgendo una propria
attivita politica®®. Nella contorta matassa dell’ordinamento giurisdizionale, altri fili da sbrogliare sono

identificabili con la giurisdizione del tribunale del governatore di Roma, con la trama di tribunali

7 A. GARDL, Il mutamento di un ruolo: i legati nell’amministrazione interna dello Stato pontificio dal XIV al XVII
secolo, in Offices et papauté (XIVe-XVlle siécle): Charges, hommes, destins, Rome, Ecole francaise de Rome, 2005,
URL.: https://books.openedition.org/efr/1202.

8 Legati e governatori dello Stato Pontificio (1550-1809), a cura di C. Weber, Roma, Ministero per i beni culturali e
ambientali, 1994, pp. 181-182.

" G. PIZZORUSSO, Una regione virtuale, op. cit., p. 68.

80'S. TABACCHL, L ’amministrazione temporale pontificia tra servizio al papa ed interessi privati (XVI-XVII), in Offices,
écrits et papauté  (XIlle-XVIle  siécles), Roma, FEcole frangaise de Rome, 2007, URL:
https://books.openedition.org/efr/2424.

25


https://books.openedition.org/efr/1202
https://books.openedition.org/efr/2424

cittadini e vescovili e con I’azione diretta del Sant’Uffizio, che, come accennato in precedenza,
costituiva una presenza attiva nelle campagne laziali.

I1 tribunale del governatore di Roma esercitava teoricamente la giurisdizione criminale su un
territorio pari a 40 miglia, essendo stato riconosciuto dal 1514 come tribunale superiore dal papa in
persona, ma ¢ sufficiente dare un’occhiata veloce all’indice dei volumi del Tribunale civile e
criminale del governatore di Roma all’ Archivio di Stato di Roma per comprendere quanto fosse labile
questa delimitazione spaziale. Osservando le liste di processi, si puo dedurre come questo tribunale
fosse una forza attiva su tutto il territorio del Lazio meridionale, avendo il potere di intervenire fino
a Priverno e a Terracina, ben oltre I’amministrazione del distretto di Roma. Oltre alla competizione
con gli altri tribunali della citta di Roma, nelle Indie Romane il governatore di Roma, nel tentativo di
espandere la propria giurisdizione, doveva vedersela anche con i tribunali signorili e cittadini, che
sottostavano all’autorita dei singoli governatori, coadiuvati da due auditores e da un corpo di birri.

Esiti ancora piu intricati riguardavano I’operato dei tribunali vescovili e la loro relazione con
il Sant’Uffizio. Questa questione ebbe origine dalla nascita stessa della nuova Congregazione, in
quanto i vescovi, come gli inquisitori, si avvalevano della prerogativa di intervenire in materia di
delitti di fede®!. Situazione che nel Lazio poteva assumere caratteri problematici, dal momento che
erano state mantenute le strutture ecclesiastiche precedenti, affidandosi ai vescovi, senza attuare una
riforma dell’organizzazione giudiziaria locale in ambito ecclesiastico, e confidando nella facilita di
intervento del Sant’Uffizio, favorita dalla vicinanza a Roma®?. La tendenza generale che si affermo,
pero, dal tardo Cinquecento garantiva una maggiore autonomia per i tribunali inquisitoriali®?,
ampliando il proprio potere su una serie di comportamenti illeciti e creando una situazione fluida, in
cui gli stessi vescovi manifestavano dubbi sul loro raggio di azioned4. Questa confusione generale
relativa alle materie di intervento si puo dedurre in piu occasioni dalle parole delle autorita locali,
come il capitano di Cisterna, Pirro Jacovacci, in una lettera del 1° luglio del 1607 indirizzata al duca,

in cui esprimeva ampiamente queste difficolta su un caso, che verra approfondito piu avanti:

... 10 ero et sono in dubio se questa Causa se potra fare qui nel Tribunale di V.E., essendo cosa
repugnante alla religione Cristiana trattandosi di carattere e cose diaboliche et se percio doverro
darne conto al vicario Generale di Velletri, o pur all’inquisitione, se V.E. comanda staro

aspettando che cosa me risponde il sig. luogotenente e in conformita de quello me regolaro®.

81 G. ROMEQ, L 'inquisizione nell Italia moderna, Bari, Laterza, 2002, p. 33.

82 Ivi, p. 31.

8 Ivi, p. 34.

8 1. FOSI, La giustizia del papa, op. cit., pp. 157-158.

85 Roma, Fondazione Camillo Caetani, Archivio Caetani (d’ora in poi ACR), Fondo Generale, 1° luglio 1607, no. 73509.

26



Altre distinzioni riguardavano la linea politica adottata da questi tribunali: un’azione piu
offensiva da parte del governatore di Roma, che non temeva di colpire le famiglie nobili in materia
di banditismo, in contrasto con la maggiore moderazione espressa dal Sant’Uffizio e dal papato
stesso, ma anche dai tribunali signorili, maggiormente attenti a non rompere i legami con le comunita
locali, ricercando soluzioni di compromesso®®.

Allargando ancora di piu la prospettiva, ¢ necessario prendere rapidamente in considerazione
gli indirizzi generali delle politiche portate avanti dal papato sul piano giurisdizionale e le loro
conseguenze sulle Indie Romane. Sul potere centrale nello Stato della Chiesa, vi ¢ stato un lungo
dibattito teso a stabilire il ruolo del pontefice nella costruzione di uno Stato moderno, analizzando le
politiche di accentramento del potere, osservabili a partire dal tardo Quattrocento. Come accennato
in precedenza, il quadro del potere risulta complesso e difficile da descrivere attraverso un processo
lineare. Rimanendo sul piano giurisdizionale, numerosi papi, se pur in modo altalenante, tentarono
tra fine Quattrocento e tutto il Cinquecento di semplificare e uniformare I’intero sistema®’,
interpretando questa operazione come la chiave per garantire il buon funzionamento dello Stato. A
queste politiche si collegava anche un processo di omogeneizzazione legislativa dei vari territori,
sviluppatosi dal tardo Quattrocento, come descritto da Paolo Prodi®®. Questi tentativi, che ebbero esiti
diversi, facevano parte della piu ampia operazione volta ad accentrare il potere nelle mani del
pontefice. Sul grado di realizzazione di un forte governo centrale la questione a livello storiografico
¢ tutt’altro che chiusa, ma, per quanto riguarda il territorio delle Indie Romane, la proposta piu adatta
a descrivere il complesso mosaico territoriale ¢ stata espressa da Irene Fosi relativamente al processo
di accentramento, definendolo come un processo dal carattere sfumato, che diede vita a nuove forme
ibride di potere®.

Per meglio comprendere la questione giurisdizionale, ¢ necessario ampliare lo sguardo alle
varie politiche perseguite dai pontefici nei confronti dei baroni. L’idea di una continua azione anti-
baronale ¢ stata messa in discussione nel corso degli anni senza negare I’impegno papale per ottenere
un riconoscimento del proprio potere temporale. Prodi, similmente a Jean Delumeau, individuava la
genesi di un lungo processo di legislazione anti-feudale a fine Quattrocento, perseguito coerentemente
per svuotare di reale potere politico qualsiasi azione dei signori feudali ed abbattere le basi giuridiche
e politiche del feudalesimo®. Secondo questa visione, il momento centrale di questa politica sarebbe

stata la bolla di Pio V (1566-1572), Admonet nos, meglio conosciuta come De non infeudando,

8 1. FOSI, La societa violenta: il banditismo nello Stato pontificio nella seconda meta del Cinquecento, Roma, Edizioni
dell’ Ateneo, 1985, p. 120.

87 EAD., La giustizia del papa, op. cit., p. 44.

88 p. PRODI, I/ sovrano pontefice, op. cit., p. 148.

8 1. FOSI, La societa violenta, op. cit., p. 19.

% P. PRODI, Il sovrano pontefice, op. cit., p. 151.

27



emessa il 29 marzo 1567, che vietava qualsiasi forma futura di alienazione di terra o citta dello Stato
della Chiesa®! e favoriva I’incorporazione alla Camera Apostolica al momento dell’estinzione del
ramo familiare o del periodo di concessione °?. Altri autori, perd, hanno ridotto la portata
rivoluzionaria del significato di questa bolla, come Alberto Caracciolo e Mario Caravale, che,
analizzando per intero la politica riformista di Pio V, ne negavano il carattere anti-baronale,
definendola come un’azione volta a difendere le prerogative temporali dello Stato, senza mettere in
discussione il baronato o perseguire obiettivi di centralizzazione in materia®®. La mossa politica di
Pio V, in realta, era maggiormente rivolta contro il “grande nepotismo”, impedendo la devoluzione
di diritti giurisdizionali ai parenti dei pontefici. Una politica piu decisa nei confronti dei baroni fu
perseguita dal successore Gregorio XIII (1572-1585), che, come detto in precedenza, nel suo impegno
in difesa dei diritti della Camera Apostolica, recuperd numerose terre a favore dell’organo statale.

Parallelamente, a partire da Pio IV (1559-1565), fu portata avanti un’altra politica nei
confronti delle signorie: la rivalutazione del titolo formale feudale a vantaggio dei baroni romani.
Questo sforzo era volto a riunire la molteplicita di realta signorili sotto un’unica denominazione®,
perseguendo lo stesso fine della bolla De non infeudando nel tentativo di riorganizzare le concessioni
feudali e di riaffermare la sovranitd papale, senza, per0, intaccare I’effettivo potere nobiliare®”.
Diverse famiglie nelle Indie Romane beneficiarono di questa politica, impegnandosi nell’ottenimento
dei titoli nobiliari: ad esempio, i Savelli ottennero il ducato per Castel Gandolfo nel 1589 e per Ariccia
nel 1628 e il principato per Albano nel 1607, i Caetani divennero marchesi di Cisterna nel 1585 e
duchi di Sermoneta nel 1586, mentre 1 Cesarini furono nominati marchesi di Civita Lavinia nel 1582.
Questa linea politica visse una sterzata piu repressiva sotto Gregorio XIII con la revisione dei titoli
feudali, mirando, pero, principalmente a riordinare la gestione finanziaria senza tradursi in una
politica anti-signorile, come testimoniato dal conferimento nel 1576 dell’alta giurisdizione criminale
ad Onorato Caetani. I titolo per le famiglie rimase anche durante il Seicento un mezzo per ottenere
una definitiva nobilitazione e una conferma di una reale ascesa sociale, come nel caso dei Sacchetti,
mentre per il papato costituiva uno degli strumenti di aggregazione delle aristocrazie della penisola
intorno ai propri interessi®®.

Tornando alla prospettiva proposta da Prodi, la gia citata “Congregazione dei baroni”, a
supporto della politica di espansione delle terre camerali, era un altro passo verso I’affermazione del

potere centrale, individuando poi la conclusione del processo nella dissociazione tra possesso della

oL Ibidem.

92 F. L. SIGISMONDI, Feudalita implicita, op. cit., p. 89.

9 M. CARAVALE, A. CARACCIOLO, Lo Stato pontificio da Martino V a Pio IX, op. cit., pp. 324-335.
% F. L. SIGISMONDI, Feudalita implicita, op. cit., p. 51.

% G. PIZZORUSSO, Una regione virtuale, op. cit., p. 73.

% E. BONORA, La Controriforma, op. cit., p. 32.

28



terra e titolo feudale dichiarata da Urbano VIII (1623-1644), che trasformo il titolo in una semplice
attestazione onorifica, separandolo da privilegi giurisdizionali. Nell’arco degli anni che vanno dal
1567 al 1639, pero, risulta difficile sostenere un effettivo svuotamento del potere politico dei signori
feudali, come emerge dalla questione del banditismo, che, secondo Irene Fosi, manifestava una
generale impotenza dell’apparato repressivo statale di fronte al potere feudale®’. La stessa storia della
famiglia Borghese testimonia come, ad inizio Seicento, la cosiddetta “nuova nobilta” perseguisse
ancora obiettivi tradizionali volti ad ottenere privilegi e forme di giurisdizione civile e criminale,
venendo favorita dalla figura stessa del papa, Paolo V (1605-1621). Da questi aspetti della realta
feudale, ha preso forma una scuola storiografica in netta opposizione con Delumeau e Prodi, che si
focalizza sul ruolo attivo dei signori nei rapporti con il potere centrale, rifiutando il paradigma
dell’efficacia del processo di centralizzazione®®. D’altra parte, ¢ stato riconosciuto che nel corso della
prima meta del Seicento il controllo papale sulla nobilta si intensifico, legandola maggiormente a sé
nella corte romana. Il quadro storico, perd, deve mantenere dei tratti sfumati, dal momento che non
si puo parlare di una definitiva trasformazione del corpo nobiliare in classe cortigiana e non si pud
negare il mantenimento di una fisionomia feudale anche da parte delle nuove famiglie, come
sostenuto da Maria Antonietta Visceglia®.

Dopo aver concluso di trattare la questione sulle politiche anti-baronali, risulta piu semplice
affrontare gli esiti relativi al nodo giurisdizionale nell’arco temporale preso in considerazione. Nel
corso del processo di accentramento dei poteri, viene riconosciuto come momento centrale della storia
dello Stato della Chiesa il papato di Sisto V (1585-1590), Felice Peretti, che costitui un momento di
forte intensificazione dell’azione del potere centrale. La bolla Immensa aeterni Dei, emessa il 22
gennaio 1588, ebbe un impatto evidente sull’organizzazione statale, spostando il centro del potere
dall’antica istituzione del collegio cardinalizio ad un complesso di quindici congregazioni
specializzate alle dirette dipendenze del papa, che assunsero la funzione di organi burocratici. Sul
piano giurisdizionale, queste congregazioni erano investite di ampie prerogative, agendo in molti casi
come tribunali supremi ed esautorando i poteri dei tribunali tradizionali della curia romana!®. Questa
bolla comportd anche una ridefinizione dei compiti della Sacra Consulta, istituita nel 1559 e composta
da cinque cardinali, che aveva la funzione di verificare la legittimita dei processi nei tribunali
periferici, ma anche di intervenire in materia di ricorsi sui verdetti delle corti feudali'?!. Guidata dalla

figura del cardinal nipote, fu uno strumento decisivo di affermazione della sovranita papale in ambito

97 1. FOSL, La societa violenta, op. cit., p. 119.

% B. FORCLAZ, Le relazioni complesse tra signori e vassalli, op. cit., pp. 165-166.
% M. A. VISCEGLIA, Introduzione, op. cit., p. XXI-XXVL

100 p PRODI, 1/ sovrano pontefice, op. cit., p. 157.

01T FOSI, La giustizia del papa, op. cit., p. 266.

29



giurisdizionale. Oltre a ci0, Sisto V aveva gia nel 1585 attuato un intervento strategico in linea con la
politica di Gregorio XIII: attraverso la bolla Sollicitudo paternusque affectus, aveva imposto la

necessita di un’approvazione pontificia alle cessioni di proprieta feudali'®?

, stabilendo la superiorita
del potere papale. Da piu punti di vista, Sisto V fu visto come I’artefice della nascita di uno Stato
assoluto, cosi come celebrato dalla propaganda, ma, come affermato da Irene Fosi, il suo operato,
soprattutto relativamente alla questione del banditismo, andrebbe rivalutato alla luce degli esiti finali,
mettendo in luce come le riforme da lui proposte trovarono un’attuazione parziale e agirono
solamente sulla superficie della costruzione statale, senza incidere in profondita a lungo termine!%*.

Un obiettivo perseguito dai suoi successori fu I’intervento sull’amministrazione della giustizia
nelle periferie a favore dell’uniformita, accertandosi della competenza dei giudici. Tra i vari tentativi,
risultarono maggiormente rilevanti I’istituzione della Congregazione del Buon Governo nel 1592 da
parte di Clemente VIII e la riforma dei tribunali di Paolo V, avviata con la costituzione Universi Agri
dominici, emessa nel 1612194, La nuova Congregazione aveva il compito di gestire I’amministrazione
finanziaria delle citta e di riordinare in modo uniforme il sistema amministrativo nelle periferie!®,
rivelandosi, pero, insufficiente in questo ambito. Nella normativa paolina, invece, la battaglia contro
la corruzione dilagante e I’imposizione di una linea di condotta comune da tenere durante i processi
si configuravano come i principali obiettivi, volti a stabilire una procedura uniforme. Nonostante i
suoi effetti non furono immediatamente visibili, “la cifra distintiva che attraversa tutte le pagine della
riforma dei tribunali voluta da Paolo V ¢ la volonta di educare gli operatori di giustizia nei diversi
segmenti, avvertiti come un unico, compatto corpo essenziale per il controllo sociale, I’ordine e il
bene comune™%, Questa considerazione dei vari livelli di giustizia come un unico corpo, insieme
alla crescita del potere della Consulta, rappresentava una spia dell’avanzamento del processo di
centralizzazione in ambito giuridico e giurisdizionale, nonostante i numerosi limiti ancora presenti
nei primi trent’anni del Seicento.

Ad inizio Seicento, il percorso verso 1’affermazione definitiva della giurisdizione centrale
risultava ancora lungo, ma si osservava un lento e progressivo allontanamento dei baroni dalla pratica
della giustizia attraverso 1’attuazione di strategie diverse, proposte sinteticamente da Gérard Delille,
come la possibilita di fare appello ai tribunali romani, tra cui la Sacra Consulta, I’estensione delle
procedure inquisitoriali e la commutazione delle condanne in pene pecuniarie, estendendo gli spazi

di intervento del potere centrale!®’. Lo stesso autore propone in poche parole un quadro preciso

102 F L. SIGISMONDI, Feudalita implicita, op. cit., p. 44.

103 1. FOSL., La societa violenta, op. cit., p. 140-141.

104 EAD., La giustizia del papa, op. cit., p. 259.

105 EAD., La societa violenta, op. cit., p. 196.

106 1yi, p. 264.

197 G. DELILLE, Sermoneta e il Lazio Meridionale, op. cit., p. 113-114.

30



relativamente al precario equilibrio tra i poteri locali e il potere centrale a cavallo tra XVI e XVII

secolo, tenendo conto dell’elevata complessita e differenziazione locale dei vari processi in atto:

a livello locale, nella pratica quotidiana dell’esercizio della giustizia, si ¢ passato
progressivamente, dalla fine del Quattrocento alla fine del Settecento, da una situazione di quasi
monopolio da parte del feudatario e di utilizzazione della giustizia come strumento di imposizione
di un dominio, a una situazione “éclatée”, dove, accanto al feudatario che conserva diritti di
giustizia notevoli, intervengono - o ¢ possibile appellarsi- in modo sempre pit marcato i tribunali
centrali, in cui 1’esercizio della giustizia viene utilizzato dalle parte sociali come strumento di

ridefinizione e di evoluzione dei rapporti sociali, economici e politici'®,

Con questo breve affresco dell’evoluzione dei rapporti tra potere centrale e signorie feudali,
si chiude I’esplorazione preliminare della storia delle Indie Romane, analizzata su piu piani:
ambientale, demografico, economico e politico. Questo quadro ha la funzione di individuare
temporalmente e geograficamente le condizioni dei contadini e dei pastori, mirando a dare un’idea
chiara del contesto di vita che si trovavano ad affrontare. Il tratto distintivo che colpisce
maggiormente ¢ la condizione di abbandono e instabilita, che caratterizzava le campagne a sud di
Roma, dove il potere risultava frammentato fino ai minimi livelli. Tra il papa e le figure subalterne si
inserivano, di conseguenza, una serie di figure intermedie, che possedevano diversi gradi di autorita,
intrecciavano le proprie competenze e competevano direttamente. D’altra parte, lo stato di abbandono
apriva ampi spazi di liberta ai margini della sfera legale, come evidenziato dal fenomeno del
banditismo, che ribaltava la trama di potere, instaurando tante piccole isole illegali sul panorama
rurale. Questa “liberta” ¢ I’elemento cardine dell’elaborato, in quanto uno dei propulsori principali
della diffusione incontrollata di forme di superstizione e stregoneria su tutto il territorio, con cui le
autorita ecclesiastiche e secolari dovettero fare i conti, senza nascondere il proprio stupore per il
contesto distopico che si profilava ai margini di Roma. I rudes sotto questa luce rappresentavano un
trauma nella coscienza cattolica di tale impatto da poter essere affiancato alle fratture causate dalla
Riforma e dalla scoperta del Nuovo Mondo. A questo punto ¢ piu che mai necessario inquadrare le

loro storie nel contesto religioso della Controriforma.

108 Ivi, p. 115.

31



Capitolo secondo:

Uno sguardo alla storia della Controriforma

Dopo essere risaliti sul piano politico fino ad una prospettiva generale sul papato, si spostera
leggermente I’attenzione verso il lato religioso della storia, invertendo il percorso di analisi dal
generale, inteso come una breve trattazione della Controriforma, al particolare, la storia religiosa
locale, vero punto di accesso alle storie che saranno protagoniste della ricerca. La sfida sara tentare
di affrontare un tema ampiamente trattato come la Controriforma alla luce della realta dei rudes delle
Indie Romane.

Trovare una chiara definizione per un fenomeno complesso come la Controriforma non ¢
semplice. Storicamente, questo sostantivo fu introdotto tra il 1770 e il 1780 dal manuale di storia del
Sacro Romano Impero del giurista tedesco Johann Stephan Piitter!, riferendosi esclusivamente
all’opera di ricattolicizzazione dei territori imperiali nel periodo tra la Pace di Augusta (1555) e la
pace di Vestfalia (1648). Il primo ad applicarlo alla storia dei papi fu lo storico protestante Leopold
von Ranke negli anni Trenta del XIX secolo per descrivere 1’azione della Chiesa cattolica nella
seconda meta del Cinquecento, segnando 1’avvio del lungo dibattito storiografico sul significato di
questo termine. Sin dalle origini, appare evidente la sua radice negativa da intendere come “Riforma-
contro”, ossia come apparato censorio e repressivo in funzione anti-protestante®. In risposta a questa
accezione cupa e riduttiva, Hubert Jedin introdusse nel 1946 il termine “Riforma cattolica”, una
lettura che rivalutava la vitalita della Chiesa in opposizione alla tesi dell’immobilita’. Negli ultimi
decenni, si & dissolta la netta antitesi tra Riforma e Controriforma* in una nuova prospettiva,

brevemente riassunta da Elena Bonora:

Il concetto di Controriforma ha assunto oggi nuovo vigore sul piano storiografico proprio entro
questa visione piu articolata dell’apparato coercitivo e dei suoi canali di comunicazione, non
sempre conflittuali, verso il basso. Le valenze repressive di un sistema finalizzato al controllo di
opinioni, idee e comportamenti restano quindi indiscutibili, ma non esauriscono la realta di un

potere che produceva ideologia e cultura e che — proprio per la sua pervasivita e volonta di

' R. PO-CHIA HSIA, La Controriforma: il mondo del rinnovamento cattolico (1540-1770), trad. it., Bologna, 11 Mulino,
2001, p. 4.

2 C. DI FILIPPO BAREGGI, “Controriforma”, in Dizionario storico dell’Inquisizione, diretto da A. Prosperi, con la
collaborazione di V. Lavenia e J. Tedeschi, Pisa, Edizioni della Normale, 2010, pp. 402-405, p. 402.

3 A. PROSPERI, Riforma cattolica, Controriforma, disciplinamento sociale, in Storia dell Italia religiosa: I'eta moderna,
a cura di G. De Rosa, T. Gregory e A. Vauchez, Roma-Bari, Laterza, 1994, pp. 3-48, pp. 11-12.

4 R. PO-CHIA HSIA, La Controriforma, op. cit. p. 13.

32



intervento nei piu minuti aspetti della vita sociale — presupponeva ricerca del consenso oltre che

coercizione °.

Secondo questa chiave di lettura, la Controriforma fu un processo di trasformazione vissuto
dalla Chiesa cattolica tra il Cinquecento e il Seicento®, in risposta alla crisi aperta dalla Riforma, che
comportd una molteplicita di misure volte a riformare il tessuto istituzionale, religioso e sociale
dell’intera Cattolicita. Altre proposte di lettura simili intendono la Controriforma come un progetto o
un apparato di riforma da applicare alla societa cattolica, che ebbe una sua genesi nel Concilio
tridentino. Una metafora dalla lunga storia e dal grande successo per descrivere la Controriforma
paragonava i nervi al clero e la carne alla societa e pud essere usata come strumento efficace per
mettere in luce la relazione tra il rinnovamento cattolico e la societa in generale’. Nelle diverse letture
e nei termini proposti, un tratto comune ¢ porre la Chiesa al centro come agente e soggetto del
cambiamento messo in moto in risposta alla frattura luterana®. Nonostante il lungo dibattito sul
termine, va detto che la Controriforma continua ad essere una categoria indispensabile per descrivere
il periodo in questione, se calibrata correttamente e liberata dalle accezioni negative del passato®. A
conferma di ci0, una nuova definizione ¢ stata proposta nell’ultimo libro di Adriano Prosperi, che ha

10 Dalla seconda

dato una nuova accezione al termine di Controriforma: “una rivoluzione passiva
meta del Cinquecento, fu avviata una sistematica penetrazione della religione ufficiale nel mondo
delle classi subalterne, che non parteciparono attivamente, venendo relegate ad una condizione di
servaggio.

Dal punto di vista cronologico, sono state sviluppate diverse interpretazioni sull’estensione
del periodo della Controriforma, tanto che John W. O’ Malley parla di una vera e propria
proliferazione di demarcazioni cronologiche !'. Tendenzialmente, il punto di partenza viene
individuato nel Concilio di Trento, percepito come momento di svolta nella storia della Chiesa, ma
I’interpretazione sulle origini puo essere soggetta a idee molto diverse. Riguardo, invece, al termine

ultimo, studi recenti hanno esteso 1’arco cronologico fino alle soglie del Settecento per avere un

quadro piu completo degli esiti della Controriforma.

5 E. BONORA, La Controriforma, op. cit., p. VIIL

6 Ivi, p. VIL

7R. PO-CHIA HSIA, La Controriforma, op. cit. p. 249.

8J. W. O’ MALLEY, Trent and all that: renaming Catholicism in the Early Modern era, Cambridge-London, Harvard
University Press, 2000, p. 129.

° Ivi, p. 128.

10 A, PROSPERI, Una rivoluzione passiva: Chiesa, intellettuali e religione nella storia d’Italia, Torino, Einaudi, 2022.
1], W. O’ MALLEY, Trent and all that, op. cit., p. 120.

33



Questa breve introduzione apre le porte ad una riflessione storica piu profonda sui processi
messi in atto dalla Chiesa post-tridentina durante questo arco cronologico alla ricerca dei suoi agenti

principali, che ebbero un ruolo diretto anche nelle Indie Romane.

1. Due alternative, un unico trionfo: il Concilio di Trento e il Sant Ulffizio

Cominciando dal punto di partenza, il Concilio di Trento verra analizzato nelle pagine
seguenti come specchio dei processi fondamentali della Controriforma. Piu che trattarne le intricate
vicende storiche, discutere del Concilio tridentino sara la pre-condizione per studiare I’intero
panorama storico della Controriforma: le tendenze sorte dai dibattiti in sede conciliare assolveranno
il ruolo di lenti per illuminare 1 tratti caratteristici del periodo successivo. La riflessione entrera ed
uscira piu volte dalle porte delle sessioni tridentine per confrontarsi con il processo di accentramento
del potere papale in ambito spirituale, con la riforma dell’organizzazione ecclesiastica e con il
processo di disciplinamento dei costumi, che ebbe tre volti diversi nella repressione inquisitoriale,
nell’azione parrocchiale e nelle missioni popolari'?. Come evidenziato da Simon Ditchfield, ¢
necessario tenere conto della realta storica del Concilio, evitando il rischio di un’identificazione totale
con la Controriforma e la sua trasformazione in simbolo!3. Le direttive predisposte dal Concilio
tridentino non corrispondono totalmente nei fatti all’evoluzione dell’apparato della Chiesa della
Controriforma, per cui sara importante non cadere in semplificazioni e tenere distinti i due piani. A
questo proposito, il discorso prendera il via dalle origini storiche del Concilio, che ha rappresentato
senza dubbio un periodo intenso e complesso della storia della Chiesa, come racchiuso nella famosa
similitudine proposta dal frate servita Paolo Sarpi (1552-1623): “I’Iliade del secol nostro™.

Sotto la minaccia della diffusione dell’eresia e la pressione dell’imperatore, il Concilio fu
aperto il 13 dicembre 1545 da Paolo III (1534-1549) con il compito di affrontare le questioni della
Riforma e della disciplina ecclesiastica. Sin dall’apertura, le sessioni conciliari presentarono una netta
spaccatura sulle priorita tra il partito filoimperiale, che premeva per un rinvio della trattazione delle
questioni dottrinali in attesa dei rappresentanti luterani, e il partito del papa, che mirava ad affrontarle
immediatamente. Il delinearsi di questi conflitti ¢ descritto in modo geniale da Adriano Prosperi, che,
per dare pienamente conto del ruolo del Concilio sullo scenario politico del tempo, elabora
un’efficace metafora: il Concilio funziond come un sismografo della delicata situazione politica

europea'?,

12 A. PROSPERI, Tribunali della coscienza, op. cit., p. XX.

13'S. DITCHFIELD, Trent revisited, in La fede degli italiani: per Adriano Prosperi, vol. 1, a cura di G. Dall’Olio, A.
Malena e P. Scaramella, Pisa, Edizioni della Normale, 2011, pp. 357-371, p. 358.

4 A. PROSPERI, Riforma cattolica, Controriforma, disciplinamento sociale, op. cit., p. 36.

34



Queste tensioni definirono un primo tratto caratteristico che segno la storia del Concilio e
dell’eta tridentina: la vittoria del papato. In linea con il processo di accentramento del potere sul piano
politico, il papato fu capace di trasformare uno strumento pericoloso in un’arma a proprio favore:
questo processo non sorse improvvisamente, ma comincio a manifestarsi a partire dalle origini stesse
del Concilio, segnandone i lavori fino alla sua conclusione. La gran parte dei delegati presenti a Trento
il giorno dell’apertura, infatti, erano per lo piu di origine italiana, eliminando il carattere tipicamente
universale del Concilio e facilitando la vittoria del partito anti-imperiale. L’emanazione del decreto
della dottrina della giustificazione nel gennaio del 1547, che chiuse le porte a qualsiasi forma di
dialogo con la sponda protestante!>, e I’astuta mossa politica di trasferire il Concilio a Bologna 1’11
marzo 1547, a causa della presunta minaccia di un’epidemia di tifo, costituirono i due passaggi che
consentirono al papato di imporre la propria linea nel Concilio, fissandone i tempi e le questioni da
affrontare. La prima fase della storia conciliare si concluse poco tempo dopo al momento della morte
di Paolo III, il 10 novembre 1549, in un’atmosfera resa ancora piu incandescente dalla conquista di
Piacenza da parte delle truppe imperiali.

Leggere la storia del Concilio sotto 1’ottica del rafforzamento del potere papale conduce la
riflessione a saltare le successive interruzioni e riaperture, legate agli eventi politici del tempo, per
concentrarsi direttamente sulla conclusione. Dopo I’atipica approvazione orale dei decreti tridentini
da parte di Pio IV il 26 gennaio 1564, il 30 giugno dello stesso anno fu emanata la bolla Benedictus
Dei, che affidava alla curia e al papa le decisioni in merito all’interpretazione e all’attuazione dei
decreti, trasformati in questo modo in una nuova occasione per affermare il volere del pontefice!®. Tl
controllo papale sui decreti fu rafforzato dalla creazione il 2 agosto 1564 della Congregazione del
Concilio, che costitui il canale attraverso il quale passo 1’adattamento dell’intero diritto canonico alle
nuove norme!’. Un altro mezzo di affermazione papale fu la redazione della Professio Fidei
Tridentinae 11 13 novembre 1564, che riassumeva le dottrine tridentine e prometteva obbedienza
assoluta al papa, venendo imposta ai superiori degli ordini, ai vescovi, ai teologi, ai maestri, ai medici
e ai parroci'®,

Nei decenni successivi il papato si pose a capo della tanta auspicata “riforma delle membra e
del corpo”. Il principale strumento nelle mani dei pontefici, volto ad affermarsi sull’intero corpo
sociale come agente della disciplina'®, fu la Congregazione del Sant’Uffizio, fondata da Paolo IIT il

21 luglio 1542 con la bolla Licet ab initio. Questa istituzione nasceva come risposta all’emergenza

15 E. BONORA, La Controriforma, op. cit., p. 20.

16 A. PROSPERL, I/ Concilio di Trento: una introduzione storica, Torino, Einaudi, 2001, p. 90.

71D., Riforma cattolica, Controriforma, disciplinamento sociale, op. cit., p. 38.

8 V. LAVENIA, Storia della Chiesa, 3: I’eta moderna, Bologna, EDB, 2020, p. 120.

Y W. DE BOER, Social discipline in Italy: peregrinations of a historical paradigm, «Archiv Afiir
Reformationsgeschichte», 94 (2003), pp. 294-307, p. 301.

35



della Riforma per combattere la diffusione dell’eresia, ma, come evidenziato da John Tedeschi, non
costituiva una novita, quanto un rimodellamento di una funzione governativa all’interno della
definizione di un programma di centralizzazione del potere?°. Esistevano, infatti, alcuni punti di
continuita con 1’Inquisizione medievale, di cui si tentava di superare la fragile organizzazione
decentrata in nome di una struttura altamente centralizzata. L’elemento piu innovativo della bolla
consisteva piuttosto nel conferimento di poteri eccezionali a sei cardinali in materia di questioni di
fede, senza limiti giurisdizionali. Non fu, pero, una svolta improvvisa, dal momento che la nascita
stessa del Sant’Uffizio puo essere inserita all’interno di un percorso aperto dal fallimento dei colloqui
di Ratisbona, chiusi il 22 maggio 1541. Di fronte ad un’ormai inevitabile rottura con i luterani, il
partito a favore della “guerra spirituale” comincio a guadagnare consensi nel collegio cardinalizio,
favorendo I’ascesa di Gian Pietro Carafa, futuro Paolo IV. A lui e al cardinale Aleandro, Paolo III
aveva affidato il compito della “cura universale dell’Inquisizione” nel luglio 1541: una decisione che
Hubert Jedin considerava il primo vero passo verso I’istituzione dell’Inquisizione Romana. La morte
dell’Aleandro spinse Paolo III ad allargare il numero di cardinali per controbilanciare il potere
altrimenti eccessivo del Carafa, come confermato nella bolla, nel tentativo di dosare le diverse
tendenze presenti nella curia?!.

I1 Sant’Uffizio nasceva allo stesso tempo come alternativa alla minaccia del Concilio con un
chiaro significato politico??: il papato, con il pretesto della condizione di emergenza, poneva le
fondamenta per I’affermazione del suo potere centrale nella struttura ecclesiastica e sociale.
Nonostante lo stesso Concilio avesse avuto come esito 1’accrescimento del potere papale, nelle fasi
iniziali non poteva che essere in diretta competizione con 1’idea di guerra spirituale, esemplificata
dall’Inquisizione Romana. Per questa ragione, Adriano Prosperi arriva ad interpretare il rinvio del
Concilio nel 1542 e I’istituzione del Sant’Uffizio come una vittoria della Controriforma??, anticipando
gli sviluppi successivi della politica papale. Le vicende del Concilio e le prime azioni del Sant’Uffizio
si svilupparono parallelamente con una grande differenza: mentre in sede conciliare non poteva essere
messa in discussione 1’autorita inquisitoriale, 1’ Inquisizione poteva liberamente agire dietro le quinte,
colpendo vescovi e cardinali impegnati a Trento. In breve tempo, il Sant’Uffizio avrebbe
definitivamente sconfitto il Concilio, imponendo la logica della guerra spirituale.

Dopo aver chiarito le origini dell’organo istituzionale, seguendo la stessa scelta adottata per
affrontare il Concilio di Trento e la Controriforma, non si continuera su un percorso lineare e

cronologico, ma si tentera di individuare alcuni fili storici, particolarmente rilevanti per le Indie

20 J. TEDESCHL, I/ giudice e [’eretico: studi sull Inquisizione romana, trad. it., Milano, Vita e Pensiero, 1997, p. 93.
2L A. PROSPERI, “Inquisizione Romana”, in Dizionario storico dell’Inquisizione, op. cit., pp. 815-827, p. 816.

2 1D., Tribunali della coscienza, op. cit., p. 39.

B 1D, Riforma cattolica, Controriforma, disciplinamento sociale, op. cit., p. 35.

36



Romane. Mentre le procedure e 1’'uso della tortura verranno analizzate successivamente, in questa
parte dell’elaborato verranno posti al centro due temi fondamentali: da un lato il legame tra il processo
di accentramento del potere papale e la costante crescita delle competenze inquisitoriali, dall’altro
I’azione del Sant’Uffizio come agente di disciplinamento.

Il ruolo del Sant’Uffizio all’interno della curia non era gia scritto, ma fu il prodotto di un lungo
percorso di radicamento. Inevitabilmente una fase di intensa concentrazione dei poteri avvenne
durante il papato di Paolo IV?4, il noto Gian Pietro Carafa, che rafforzo la posizione della sua creatura
come strumento politico per colpire i suoi avversari nella curia. A questo scopo, il 1° ottobre 1555
papa Carafa decreto I’assoluta preminenza del Sant’Uffizio sulle altre magistrature romane e fisso la
nuova prassi della partecipazione regolare del papa alle sessioni del giovedi, a partire dal 1556.
Parallelamente all’affermazione del potere politico, vi fu una notevole estensione delle competenze
tra il 1555 e il 1557, ampliando la sua giurisdizione, ben oltre la questione ereticale, sui
bestemmiatori, sui convertiti ebraici, sui sodomiti, sui simoniaci e sui libri proibiti. L’aumento dei
poteri non risolse il problema che affliggeva anche I’Inquisizione medievale: una precaria
organizzazione periferica, che incideva sull’efficacia dell’azione dei tribunali?®, scontrandosi con le
resistenze degli Stati italiani. La morte del pontefice nel 1559 fu vissuta dal popolo come una vera e
propria liberazione, scatenando una sommossa che, nonostante fosse arrivata in modo clamoroso a
liberare 1 prigionieri e a distruggere le carte d’archivio, non ebbe gravi conseguenze sul resto della
storia dell’istituzione.

Un’ulteriore svolta fu impressa dalla figura di Michele Ghislieri, nominato Pio V nel 1566,
che, dopo il breve interregno di Pio IV, indirizzo gli sforzi dei tribunali inquisitoriali verso la caccia
all’eretico con un tale successo, che gia all’altezza degli anni Settanta si puo parlare di vittoria
sull’eresia italiana?®. La fine dello stato di emergenza avrebbe dovuto delegittimare 1’esistenza stessa
dell’istituzione, che, invece, ne usci rafforzata, stringendo maggiormente i legami con i tribunali
locali. La sopravvivenza del Sant’Uffizio rendeva evidente il fondamento del suo potere: la vera fonte
di legittimazione del suo operato non era stata I’emergenza ereticale, ma la necessita, percepita dal
papato in una fase di crisi, di avere tra le mani uno strumento capace di esprimere la sovranita assoluta
del pontefice nella duplice veste di principe e di pastore?’. A questo fine le nomine degli inquisitori

non furono piu di competenza degli ordini religiosi, ma passarono sotto il potere diretto dei cardinali.

2 1D., Tribunali della coscienza, op. cit., p. 140.

%5 G. ROMEO, L ’inquisizione nell Italia moderna, op.cit., pp. 10-11.
26 Ivi, p. 15.

27 A. PROSPERI, “Inquisizione Romana”, op. cit., p. 819.

37



Nel corso degli stessi anni si apri un nuovo campo di battaglia, di grande interesse sul piano
del disciplinamento, contro la magia diabolica e la stregoneria®®. Attraverso queste nuove prerogative,
il Sant’Uffizio si inseriva ancora piu in profondita nel tessuto sociale, esautorando progressivamente
i poteri dei tribunali vescovili?®. Questo processo ebbe un esito ancora pitl importante nella bolla Coeli
et terra, il 5 gennaio 1586, che estese I’intervento inquisitoriale all’astrologia, alla magia colta e,
soprattutto, alle superstizioni semplici. Il Sant’Uffizio diveniva il principale agente cattolico
impegnato in una battaglia anti-magica, che univa un vasto numero di esperienze diverse®. In questa
bolla si tocco ’apice del processo di convergenza tra I’accentramento del potere e I’espansione delle
materie di intervento inquisitoriale: non a caso il protagonista di questa fase fu il gia citato Sisto V,
che aveva consacrato definitivamente la preminenza del Sant’Uffizio tra le quindici congregazioni
fissate con la bolla Immensa aeterni Dei. A partire dal suo papato, le attivita inquisitoriali toccarono
il picco tra il 1580 e il 1610, declinando poi lentamente.

All’altezza degli anni Ottanta, il Sant’Uffizio era divenuto uno strumento politico, religioso e
disciplinare indispensabile per ’apparato della Controriforma. Per descrivere questi anni, gli storici
parlano di una svolta moderata, dopo la vittoria sull’eresia, evidenziando una riduzione delle
condanne a morte e ’attuazione di una serie di procedure meno rigide. Un elemento chiave di questa
svolta fu I’estensione ai casi di stregoneria del privilegio della “spontanea comparizione”, che si
fondava sul pentimento e sulla confessione e consentiva di ottenere un trattamento giudiziario di
favore. Questa pratica entro definitivamente nella prassi procedurale intorno agli anni Settanta e
ridusse il numero di condanne. A questo fattore si legd ’introduzione di un limite giudiziario volto
ad evitare lo scatenarsi degli odiosi processi a catena: 1’applicazione di una distinzione dal 1588 tra i
rei confessi di partecipazione al sabba e i complici denunciati, per i quali si evitava di aprire un
processo’!. Nonostante questi sviluppi, risulta difficile intravedere una linea di azione coerente da
parte del Sant’Uffizio intorno al nodo del maleficio: in diversi casi, infatti, si preferiva delegare il
giudizio alle autorita secolari*?. In presenza di malattia o morte, il maleficio diveniva un’infrazione
dell’ordine pubblico, piu che dell’ortodossia, costituendo materia di intervento dei poteri secolari.
Queste deleghe rompono parzialmente il quadro interpretativo della svolta moderata del Sant’Uffizio
nel tardo Cinquecento: era noto come i tribunali secolari fossero piu crudeli e spietati di fronte a

questo tipo di crimini.

28 J. TEDESCHL, I/ giudice e [’eretico, op. cit., p. 77.

2 G. ROMEQO, Predicazione e Inquisizione da Trento al primo ‘600, in La predicazione in Italia dopo il Concilio di
Trento, op. cit., pp. 207-242, p. 218.

301D., I processi di stregoneria, in Storia dell Italia religiosa, op.cit., pp. 189-209, pp. 194-195.

3UID., L inquisizione nell 'Italia moderna, op.cit., p. 49.

321D., Inquisizione, Chiesa e stregoneria, in “Non lasciar viva la malefica”: le streghe nei trattati e nei processi (secoli
XIV-XVII), a cura di D. Corsi e M. Duni, Firenze, Firenze University Press, 2008, pp. 53-64, pp. 58-59.

38



Volgendo I’attenzione al Seicento, la struttura centrale e periferica del Sant’Uffizio aveva
assunto tratti consolidati, venendo rafforzata dalla creazione delle Vicarie, che espandevano nel
panorama rurale 1’azione dei tribunali inquisitoriali, divenendo uno strumento flessibile nelle mani
della Congregazione. Queste sezioni locali si impegnavano principalmente nella battaglia contro ogni
forma eccentrica o eterodossa della cultura popolare, aumentando il controllo e la pressione sulla
societa. La principale novita nell’ambito delle competenze fu il grande impegno profuso nei processi
di santita e nei casi molto diffusi di sollicitatio ad turpia, colpendo I’intreccio dei rapporti tra sacerdoti
e donne nella sfera del confessionale.

Un cambio di direzione inaspettato fu impresso dalla costituzione Omnipotentis Dei, emessa
nel 1623 da Gregorio XV (1621-1623), che fissava la pena di morte per tutti i responsabili di
maleficio, in linea con la crudelta della costituzione contemporanea, Universi Dominici gregis,
emessa I’anno precedente contro il crimine della sollicitatio ad turpia, ma in controtendenza rispetto
alle politiche moderate portate avanti dal tardo Cinquecento. Questo decreto non ebbe nella realta
un’attuazione concreta e non ostacold il corso della moderazione assunto dalla storia
dell’Inquisizione. Giovanni Romeo ipotizza che possa aver avuto il valore di riaffermazione
dell’autorita del Sant’Uffizio dal rischio di essere estromessa dai processi di stregoneria, senza avere
effetti sulla linea moderata®}, ma, alla luce della mancata presa di posizione da parte dei cardinali
durante tutto questo periodo contro il ripetersi di cacce alle streghe, ¢ possibile rimettere in
discussione la solidita di una condotta moderata, che in alcuni momenti apparve fragile e irregolare.

Osservando, invece, la storia dell’Inquisizione sotto la lente del disciplinamento sociale, il suo
operato ¢ da considerare come la massima espressione degli obiettivi della Chiesa post-tridentina,
inserendosi negli angoli piu profondi e remoti della societa per imporre un controllo non solo sulle
credenze, ma anche sui costumi. Il Sant’Uffizio si collocava al centro del processo di disciplinamento
tridentino, assumendone il controllo e svolgendo diverse funzioni, che si intrecciavano con gli altri
agenti della Controriforma. In questo ambito, il suo campo d’azione si configurava come un confronto
diretto tra inquisitori e popolo: Ginzburg sottolineava il divario di estrazione sociale e culturale tra
giudice e imputato, profilando uno scontro tra una cultura alta e una bassa**, che viene individuato
anche da Adriano Prosperi nel parlare della religione della Controriforma3®. Uno dei punti principali
di questo conflitto si giocod sull’ampliamento delle competenze del tribunale ad una serie di pratiche

che si collocavano al confine tra religione e costume sociale, annettendo alla propria giurisdizione un

3 i, p. 62.

3 C. GINZBURG, Stregoneria e pieta popolare: note a proposito di un processo modenese del 1519, «Annali della
Scuola Normale Superiore di Pisa. Lettere, Storia e Filosofia», serie 2, 30 (1961), pp. 269-287, pp. 282-283.

35 A. PROSPERI, La religione della Controriforma e le feste del maggio nell’Appennino tosco-emiliano, in ID., Eresie e
devozioni: la religione italiana in eta moderna, vol. III Devozioni e conversioni, Roma, Edizioni di storia e letteratura,
2010, pp. 7-28,p. 7.

39



vasto campionario di comportamenti. Questi sviluppi erano intrinsecamente legati all’allargamento
della sfera di influenza della Chiesa post-tridentina su tutto il territorio italiano®®, divenendone volto
repressivo. Secondo Ottavia Niccoli, infatti, i tribunali ebbero il ruolo di forza cogente nell’attuazione
del disciplinamento tridentino, che, come suggerisce la storica, non va interpretato come un dato di
fatto, ma come un processo in costante divenire’’.

Oltre all’azione repressiva, Prosperi individua un’altra funzione decisiva della Congregazione
sotto questo punto di vista: il suo operato come consulente del papato per risolvere i problemi
emergenti in ambito dottrinale e disciplinare con cui la Chiesa doveva costantemente confrontarsi.
Secondo questa interpretazione, il Sant’Uffizio, nato come alternativa al Concilio, era divenuto di
fatto un Concilio permanente al servizio del papato®®, che guidava attivamente le direzioni e gli
obiettivi del disciplinamento tridentino.

Se si supera ’ottica dello scontro e della repressione, le fonti inquisitoriali possono diventare
uno straordinario punto di accesso ad una molteplicita di comportamenti e di espressioni della cultura
popolare, sempre tenendo presente della costante mediazione da parte della cultura ufficiale degli
inquisitori. Da queste fonti, emergeva una religione primitiva, nei confronti della quale il tribunale
assumeva la funzione di portatore di una cultura ortodossa e mirava ad imporre il proprio modello di
ortodossia religiosa®®. Una prospettiva che non appare cosi lontana dall’azione dei gesuiti. In entrambi
i casi, il rapporto tra cultura ufficiale e popolare si collocava sul piano della confessione, che
assumeva la funzione di mediazione culturale, oltre che di controllo. L’obiettivo principale che
I’inquisitore doveva perseguire nel corso del processo era la confessione del reo. Questa volonta di
sapere dell’inquisitore costituiva un terreno comune con ’azione del confessore: la confessione dei
peccati era stata individuata come lo strumento decisivo di difesa e di riaffermazione dell’identita
cattolica*, rappresentando il mezzo principale per radicarsi nella vita degli individui*!.

In risposta ai protestanti, il Concilio di Trento affrontd la questione della confessione come
un problema di disciplina e di potere con il chiaro obiettivo di imporre un controllo sul popolo*. La
lunga riflessione su questa materia segno 1’indirizzo sociale del cattolicesimo moderno: non piu

rivolto come in passato verso il collettivo, ma verso I’individuo e I’interiorita**. L ’associazione tra la

36 G. ROMEO, L ’inquisizione nell Italia moderna, op.cit., p. 41.

370. NICCOLL, La vita religiosa nell'ltalia moderna: secoli 15-18, Roma, Carocci, 2017, pp. 152-153.

38 A. PROSPERI, “Inquisizione Romana”, op. cit., pp. 823-824.

3 L. OSBAT, L Inquisizione e la storia dei comportamenti religiosi, in Storia dell Italia religiosa, op.cit., pp. 375-391,
pp. 386-387.

40 G. ROMEO, Confessione dei peccati e confessori nell’Italia della Controriforma: cosa dire del Seicento?, «Studi
storici», 51/4 (2010), pp. 967-1002, p. 968.

41 E. BONORA, La Controriforma, op. cit., p. 67.

42 A. PROSPERI, Tribunali della coscienza, op. cit., pp. 266-267.

43]. BOSSY, L Occidente cristiano: 1400-1700, trad. it., Torino, Einaudi, 2001, p. 156.

40



funzione di confessore e quella di giudice del foro interno causava, pero, un problema di
sovrapposizione con gli interessi del Sant’Uffizio. L’accesso al segreto del confessionale avrebbe
rappresentato una fonte indispensabile di materiale giudiziario per I’Inquisizione, scontrandosi con il
limite della segretezza della confessione, che era il fondamento stesso della pratica. Un passo verso
la rottura di questa barriera fu compiuto attraverso la disposizione di Paolo IV del 1556, che negava
ai confessori il potere di assoluzione sacramentale di fronte al sospetto di eresia. All’Inquisizione
veniva affidato il potere di assolvere i casi riservati al papa, trasformando la confessione in una
frontiera di conflitti continui** € rendendo I’inquisitore un confessore dotato di poteri eccezionali®®.
Questo allargamento di poteri nasceva dalla situazione di emergenza*®, che rendeva necessarie misure
estreme per assumere la direzione delle coscienze e della societa. D’altra parte, la sfera del
confessionale perdeva cosi la capacita di proteggere il segreto, lasciando campo aperto alla volonta
di sapere del potere centrale. La perdita della fiducia tra confessore e comunita aveva pesanti ricadute
sul rapporto tra Chiesa e societa, come testimoniato dalla preoccupazione manifestata dai due padri
gesuiti, Filippo Nappi e Giovanni Battista Palmucci, di fronte al clima di sospetto al loro arrivo a

Sermoneta nel maggio del 1606:

[...] In Sermoneta fu levato un sinistro cencitto che quelle genti havevano che i nostri rivelassero
le confessioni a Vescovi, quale fu causato parte per imprudenza di alcuni nostri, che erano stati
in missioni in detto luogo puochi anni prima in parte fu fomentato, et accresciuto da maligni che

sempre se ritrovano®’.

Un tipo di accoglienza che i gesuiti non erano abituati a ricevere e che contrasta con lo stile
retorico tradizionalmente trionfale delle relazioni. In una lettera spedita il 18 maggio 1606 da uno dei
due padri, Giovanni Battista Palmucci, viene specificata quale era stata I’'imprudenza dei gesuiti che

li avevano preceduti:

[...] nel principio trovammo quelle genti non puoco alienati da noi, per un accidente che occorse
nell’altra ultima missione fatta da nostri, et fu che quei buoni padri mossi da troppo zelo, havendo
inteso da una donna, che era sollecitata in sacro confess. a quodam relig.so et havendo preso

licenza dalla detta donna, revelo il tutto al Vescovo, il quale gli parve volerci far processo sopra,

4 A. PROSPERI, Tribunali della coscienza, op. cit., p. 289.

4 i, p. 233.

46 Ivi, p. 242.

47 ARSI, ROM. 129/1, cc. 184r-184v, Anon., Breve relazione della missione di Sermoneta, et Bassiano, c. 184r.

41



et fu tale che la cosa ando sin all’inquisitione con non picciol scandalo de parenti di quella donna,

et altri della terra, i quali fecero cencitto percio, che noi revelassimo le confessioni® [...]

Riparare il trauma causato dalla perdita di fiducia della comunita verso le figure dei confessori,
in questo caso 1 padri gesuiti, non fu semplice. L’intera questione era stata aggravata dall’intervento
dell’Inquisizione, che, come si legge nella lettera, era motivo di scandalo non solo per I’imputata, ma
per tutta la famiglia e I’intera comunita. Naturalmente i missionari gesuiti riuscirono a ricucire il
rapporto con Sermoneta con le loro tipiche armi spirituali e 1’intera missione fu celebrata come un

enorme successo, incrementato dalle difficolta iniziali.

[...] ma per gra’ del Signore fu rimediato a quello sinistro cencitto, parte con sgannarli
privatamente a chi ne trattavano, et parte col vedere con quanta modestia si trattava con loro nelle
confessioni et sermoni, che se gli facevano, che n’ancho in reprenderli de vitij in comune poterno

sospettare, che si dicesse cosa alcuna cavata dalle loro confessioni®.

Come esemplificato da questo breve racconto, ambientato nelle Indie Romane, la marcia
dell’Inquisizione nell’ambito della confessione non fu di certo trionfale, ma si scontrd con pratiche
antiche che pervadevano 1 tessuti della societa, come i rapporti di connivenza tra confessori e
penitenti. Gli stessi gesuiti continuarono ad agire in modo indipendente, senza sottomettersi alle
pressioni del tribunale. Queste situazioni di conflitto non eliminavano la necessita della Chiesa post-
tridentina di garantire una collaborazione tra confessori e inquisitori, perché da qui dipendeva
I’allargamento del controllo delle coscienze e dei comportamenti dei fedeli.

Per queste ragioni, la confessione non fu solo 1’obiettivo finale del processo, ma fu anche il
fondamento di un’altra procedura alla base dell’azione disciplinante del Sant’Uffizio: la “spontanea
comparizione”. La decisione di presentarsi di fronte al tribunale testimoniava le salde radici poste
dall’Inquisizione nelle coscienze dei confessori e dei fedeli, divenendo con il tempo uno schema
alternativo al processo inquisitoriale®. Questa modalita procedurale nasceva dagli incentivi al
pentimento introdotti da Giulio III nel 1550, che davano la possibilita al confessore di far abiurare
privatamente i penitenti, e dalla disposizione, citata in precedenza, di Paolo IV del 1556. Nella
maggior parte dei casi, gli sponte comparentes erano stati indirizzati dai propri confessori, che
avevano il dovere di convincere il penitente a prendere atto del proprio peccato e a presentarsi di

fronte al tribunale, evitando cosi il processo arbitrario e concludendo la vicenda in poche settimane.

4 ARSI, ROM. 129/1, cc. 212r-213r, c. 212v.
4 Ibidem.
50 G. ROMEO, L ’inquisizione nell Italia moderna, op.cit., p. 46.

42



Questo fenomeno esplose letteralmente tra il tardo Cinquecento e il primo Seicento, riempendo gli
archivi inquisitoriali di autodenunce, verso le quali gli inquisitori cominciarono a manifestare
atteggiamenti stanchi e distratti®!. Questa massa di documenti testimonia il radicamento della
pressione inquisitoriale non solo nelle pratiche della vita quotidiana, ma nelle coscienze stesse del
clero e del popolo. Gia nel corso del XVII secolo, di fronte al pieno sviluppo dell’apparato post-
tridentino e alla fine della condizione di emergenza, la tensione repressiva dell’Inquisizione comincio
a calare insieme al numero di comparizioni spontanee, che divennero semplici formalita, senza
concreti risvolti giudiziari>.

L’analisi del processo di accentramento del potere papale e della storia del Sant’Uffizio ¢
arrivata a confrontarsi con il problema del disciplinamento del clero e della societa, costituendo, pero,
solo un aspetto parziale della storia della Controriforma. Nello stesso periodo, a partire dal nucleo
tridentino, erano stati elaborati altri strumenti e progetti volti a riformare i modi di pensare e i
comportamenti®3. E di nuovo il momento di tornare in sede conciliare per allargare lo sguardo agli

altri lati di questa storia.

2. Le diocesi e le parrocchie: le cellule del progetto tridentino

Uno dei punti principali affrontati al Concilio di Trento fu rappresentato dalla questione della
riforma delle strutture ecclesiastiche. A Trento si delined un progetto di controllo sociale alternativo
al processo di accentramento del potere papale, che prevedeva il Sant’Uffizio come principale agente:
al centro veniva posta la connessione tra un’idea di ordine sociale e I’immagine del vescovo come
pastore, che nasceva dalle correnti della Riforma del primo Cinquecento®*. Questo modello, che si
fondava sul potenziamento del potere episcopale e sull’ampliamento della rete parrocchiale, visse una
fase di intensa applicazione fino al primo decennio del Seicento, identificata nella diffusione del
modello borromaico. A quel punto, il progetto elaborato in sede conciliare fu sovrastato dagli ostacoli
incontrati, a partire dallo scontro con le prerogative del Sant’Uftfizio, e dovette modificare la propria
forma nella realta, acquisendo una maggiore continuita nell’applicazione nel corso del Seicento

In sede conciliare, la questione episcopale fu una materia incandescente, costituendo
probabilmente il conflitto piu grave affrontato dai padri conciliari®. Il punto focale del dibattito

riguardava il problema della residenza episcopale, che fu trattato per la prima volta durante la sesta

Ui, p. 80.

52 ID., Confessione dei peccati e confessori nellItalia della Controriforma, op. cit., pp. 983-984.
33 A. PROSPERI, Tribunali della coscienza, op. cit., p. 281.

54 Ivi, p. 282.

55 1D., Il Concilio di Trento e la Controriforma, op. cit., p. 44.

43



sessione del gennaio 1547, due mesi prima del trasferimento a Bologna. La residenza episcopale era
uno dei punti piu intricati della Chiesa pre-tridentina, dal momento che era la stessa curia pontificia
a conferire dispense agli ordinari dall’obbligo di residenza®®. Numerose diocesi erano in stato di
abbandono per la costante assenza dei vescovi, maggiormente interessati ad accumulare benefici e a
curare i propri interessi a Roma. Affrontare la questione significava mettere in discussione le
prerogative papali, ritornando sul nodo del conflitto con il Concilio: 1’obbligo di residenza stabiliva
che il potere episcopale fosse di origine divina, di conseguenza il Concilio, in quanto riunione di tutti
1 vescovi, sarebbe stato superiore all’autorita papale. Nonostante una prima approvazione, il decreto
non ebbe alcuna applicazione concreta e I’intera questione fu riaperta il 20 aprile 1562, spaccando il
concilio tra un partito curiale e un partito episcopale’’.

E necessario a questo punto riconnettersi alla storia immediatamente precedente del Concilio,
che era stata saltata nel paragrafo precedente: dopo la chiusura del 10 novembre 1549, il Concilio fu
riconvocato a Trento il 1° maggio 1551 da Giulio III sotto la pressione di Carlo V, aprendo una
seconda fase che, se pur di breve durata, sanci la rottura definitiva tra cattolicesimo e
protestantesimo’®. Di fronte allo scoppio di un nuovo conflitto tra I’imperatore ¢ il re di Francia,
Enrico 11, il Concilio fu nuovamente sospeso il 28 aprile 1552. Solamente il 2 dicembre 1560, con il
cambiamento del panorama politico internazionale, Pio IV emano la bolla di riconvocazione, aprendo
ufficialmente la terza e ultima fase della storia tridentina. Proprio lo scontro sull’obbligo della
residenza episcopale apri una nuova crisi in sede conciliare. Ripercorrere brevemente questo periodo
intermedio aiuta a comprendere la fragilita del Concilio in quel determinato momento storico. Il duro
confronto tra i due partiti, esploso nuovamente sulla questione della consacrazione, causo 1’ennesima
battuta d’arresto nell’inverno del 1563.

Questa travagliata parte della storia della Chiesa tridentina ebbe una conclusione parziale nelle
ultime due sessioni del Concilio, la XXIV e la XXV, svoltesi dal settembre al dicembre 1563. I padri
conciliari, supportati dallo stesso Pio IV, riuscirono a sciogliere il nodo problematico costituito dalla
figura vescovile, attuando una rivoluzione dei meccanismi di formazione e di controllo®® . Prendeva
cosi forma un percorso diverso rispetto al rafforzamento del potere papale, che all’atto pratico dovette
confrontarsi immediatamente con le opposte tendenze verticistiche insite nella curia®.

Cosa avevano stabilito precisamente i decreti tridentini? In primo luogo, fu riaffermato

I’obbligo della residenza degli ordinari nelle loro diocesi, che aveva lo scopo di porre fine al

56 R. PO-CHIA HSIA, La Controriforma, op. cit., p. 24.

57 vi, p. 31.

8 i, p. 27.

3 A. PROSPERI, /I Concilio di Trento: una introduzione storica, op. cit., p. 82
% E. BONORA, La Controriforma, op. cit., p. 48.

44



fenomeno dell’assenteismo, e che costituiva la pre-condizione fondamentale per costruire il nuovo
ordine sociale, immaginato dai padri conciliari. Sulla stessa linea, fu imposto il divieto di accumulare
benefici. L’occhio del vescovo doveva essere un’istanza di controllo sempre presente sul territorio
sia in funzione repressiva che in funzione pastorale, incarnando 1I’immagine del “buon pastore”, che
conosceva i luoghi e le condizioni del suo gregge.

Perseguendo lo stesso fine, fu rinnovato I’obbligo di effettuare visite pastorali nelle diverse
localita delle diocesi. La visita doveva essere lo strumento per colmare il divario che era stato scoperto
tra le pratiche religiose popolari € la norma ufficiale®!, rappresentando un’importante esperienza
religiosa per un gregge da troppo tempo senza pastori. Ottavia Niccoli definisce I’impegno dei
vescovi nelle visite come uno straordinario sforzo conoscitivo e coercitivo di una realta irregolare e
retinente®?. Questa pratica acquisi un ruolo significativo sul panorama italiano, ma con il tempo
divenne una questione burocratica da poter delegare ad un corpo specializzato di personale
subalterno®.

Per garantire il corretto funzionamento dell’apparato diocesano, il potere centrale aumento le
forme di controllo a sua disposizione, come I’invio di visitatori apostolici e I’introduzione
dell’obbligo delle visitatio ad limina apostolorum da parte di Sisto V nel 1585%. Le relazioni ad
limina avevano la funzione di riferire alla curia le condizione della diocesi e dovevano essere
consegnate periodicamente a Roma alla Congregazione del Concilio. Questa serie di decreti non
elimino totalmente il fenomeno dell’assenteismo, come testimoniato dalla storia della diocesi di
Albano. Nel cuore delle Indie Romane, il costante avvicendamento di vescovi a breve distanza 1’uno
dall’altro rese impossibile I’insediamento di una linea continua di governo: solo pochi di loro
riuscirono a visitare la diocesi di persona, percido da queste terre non furono inviate relazioni
consapevoli delle condizioni del clero locale e del popolo per lungo tempo®.

La ricostruzione di un legame territoriale tra vescovo e diocesi fu rafforzata dalle prerogative
garantite ai tribunali vescovili, che avevano secondo il modello tridentino il potere di imporre un
controllo sui comportamenti individuali e collettivi. Ai vescovi furono assegnati ampi poteri per
concessione papale, non per diritto divino®: le loro competenze spaziavano dalla sfera della moralita

alla materia dei benefici, passando per il controllo della predicazione. A livello progettuale, il

61 A. PROSPERI, Missioni popolari e visite pastorali in Italia tra ‘500 e ‘600, «Mélanges de I’Ecole Francaise de Rome,
Italie et Méditerranée», 109/2 (1997), pp. 767-783, p. 768.

2.0. NICCOLY, La vita religiosa nell'ltalia moderna, op. cit., p. 149.

8 A. PROSPERI, Missioni popolari e visite pastorali in Italia tra ‘500 e ‘600, op. cit., p. 774.

% E. BONORA, La Controriforma, op. cit., p. 51.

65 M. CHIABO, C. RANIERI, L. ROBERTL Le diocesi suburbicarie nelle “visitae ad limina” dell’Archivio Segreto
Vaticano, op. cit., pp. 370-371.

 A. PROSPERI, Tribunali della coscienza, op. cit., p. 283.

45



Concilio di Trento aveva conferito una giurisdizione spirituale assoluta ai vescovi, ma all’atto pratico
la loro autorita era limitata da numerosi ostacoli®’, prodotti dai processi alternativi che avevano
cominciato a prendere forma in sede conciliare.

L’avocazione dell’interpretazione dei decreti tridentini al papa stesso costituiva il primo
importante scoglio: i pontefici, infatti, si dimostrarono piu interessati a rafforzare la propria autorita
che a supportare i vescovi nei loro nuovi oneri pastorali e spirituali. Questo cambiamento di rotta
nella progettazione della struttura della Chiesa post-tridentina si giocd su piu assi di confronto, che
convergevano nella progressiva delegittimazione del ruolo centrale assegnato ai vescovi a Trento. Su
questa prima linea di scontro, si innestava la questione della rivalita tra tribunali diocesani e
Sant’Uffizio con cui i vescovi erano costretti a competere in posizione subalterna su numerosi terreni
giurisdizionali in comune. Il risultato finale di questo conflitto fu la perdita costante di competenze
in materia di difesa dell’ortodossia da parte dei tribunali vescovili.

Una seconda linea di tensione fu il tentativo del papato di porsi alla guida del progetto di
riforma, adoperando diverse soluzioni: oltre ai gia citati strumenti di controllo nella pratica
quotidiana, come le figure dei visitatori apostolici e le visitatio ad limina apostolorum, nel 1573 fu
creata la Congregazione dei Vescovi, che aveva il compito di risolvere le controversie tra ordinari e
clero regolare, i conflitti con i capitoli delle cattedrali, le tensioni riguardo al governo dei monasteri
femminili®®. Il papato, per0d, aveva un’arma ancora piu importante nel controllo su benefici e rendite
ecclesiastiche: le nomine degli ordinari divenivano materia di lunghe contrattazioni tra gli Stati e il
pontefice, che manteneva il controllo sulle risorse economiche e sulle possibilita di ascesa dei
vescovi, limitandone ulteriormente 1’autonomia.

Oltre alle linee di scontro con il potere centrale, i vescovi ebbero rapporti tesi con gli ordini
religiosi e le autorita politiche. Non solo gli ordini dei regolari rifiutavano di obbedire al vescovo, in
quanto sottostavano solamente all’autorita dei loro superiori, ma la situazione era stata ulteriormente
aggravata dalle decisioni tridentine. Affidare il controllo della pratica della confessione ai vescovi
comportava necessariamente una limitazione dei privilegi degli ordini, inserendosi nella lunga storia
di conflitti tra secolari e regolari. A cio si aggiunse la questione del controllo sull’ortodossia della
predicazione: i vescovi furono scelti in sede conciliare come esecutori del difficile compito di
procedere in difesa dell’ortodossia nei confronti di predicatori sospettati colpevoli di eresia®,

segnando una sconfitta per il clero regolare. Un altro terreno di scontro fu ’attribuzione all’ordinario

7 R. PO-CHIA HSIA, La Controriforma, op. cit., p. 143.
% E. BONORA, La Controriforma, op. cit., pp. 49-50.
% G. ROMEO, Predicazione e Inquisizione da Trento al primo ‘600, op. cit., p. 217.

46



del potere di intervento sulla scelta dei confessori nei monasteri femminili’®, mettendo in discussione
1 poteri dei rami maschili.

Gli ampi poteri giurisdizionali destinati ai tribunali vescovili causarono contrasti accesi anche
con le autorita secolari, come emerge dalla storia del conflitto tra le autorita spagnole e I’arcivescovo
di Milano, Carlo Borromeo, nel corso degli anni Settanta del XVI secolo’!, che culminarono nella
scomunica lanciata contro il governatore della citta.

Oltre all’estensione dei poteri giurisdizionali, il progetto tridentino si fondava sulla riforma
della formazione del clero. Il clero pre-tridentino rappresentava uno scandalo per la Chiesa sotto piu
punti di vista: I’ignoranza diffusa in materia di fede, la questione del concubinato, la negligenza verso
1 compiti pastorali, la corsa ai benefici. Il difficile compito di occuparsi della formazione culturale
del clero ricadde sulle spalle dei vescovi, che avevano diversi strumenti a loro disposizione: i seminari
e 1 sinodi diocesani. I seminari dovevano risolvere il problema dell’ignoranza del clero diocesano, ma
la prima ondata di fondazioni dopo il Concilio si riveld un fallimento: solamente nel tardo Seicento
si osservo la nascita di fondazioni stabili grazie all’impegno riformatore di una nuova generazione di
ecclesiastici’?. I sinodi, invece, consistevano nella riunione annuale di tutto il clero diocesano e
assolvevano la funzione di luoghi di produzione delle leggi per regolare la Chiesa locale e imporre la
disciplina al clero’.

L’aspetto della formazione costituisce un ponte per trattare il secondo fondamento
dell’organizzazione ecclesiastica: la rete parrocchiale. La parrocchia era la cellula base
dell’organizzazione del tessuto religioso: la figura del parroco interagiva direttamente con i fedeli.
All’altezza del tardo medioevo e della prima eta moderna, la struttura parrocchiale era caratterizzata
da un elevato disordine’, presentando numerosi vuoti soprattutto nelle aree di montagna’, a cui si
aggiungeva la scarsa preparazione dei parroci, che in molti casi vivevano come laici. Il Concilio di
Trento tentd di superare la decadenza cronica della rete parrocchiale, rimettendola al centro degli
interessi spirituali della Chiesa parallelamente al potenziamento dei poteri episcopali. La rete
parrocchiale fu il vero punto di incontro e di contatto tra il popolo e la Chiesa post-tridentina, per
questo John Bossy, interrogandosi sul significato della Controriforma per il popolo, lo identificava
nell’istituzione di un sistema di conformita parrocchiale’® . La parrocchia segnava il radicamento

della Chiesa sui territori periferici e veniva investita di una serie di nuove funzioni, divenendo il cuore

0V. LAVENIA, Storia della Chiesa 3, op. cit., p. 118.

"L E. BONORA, La Controriforma, op. cit., p. 55.

2 R. PO-CHIA HSIA, La Controriforma, op. cit., pp. 154-155.

3 E. BONORA, La Controriforma, op. cit., p. 47.

% 0. NICCOLY, La vita religiosa nell'ltalia moderna, op. cit., p. 73.

5 J. BOSSY, L Occidente cristiano, op. cit., p. 75.

8 ID., The Counter-Reformation and the People of Catholic Europe, «Past & Present», 47 (1970), pp. 51-70, p. 42.

47



della vita delle comunita e del controllo sociale. Secondo Adriano Prosperi, il modello parrocchiale
era proposto in competizione diretta alla predicazione itinerante’”: al posto dell’eccezionalita e del
clima giubilare delle missioni, si opponeva un modello fondato sull’esercizio quotidiano del controllo
religioso sui fedeli. Il parroco doveva confrontarsi con nuovi e intesi impegni pastorali: era incaricato
di insegnare la dottrina cristiana ai laici in apposite scuole, di redigere i registri parrocchiali,
annotando battesimi, matrimoni e funerali, e di compilare gli status animarum, che riportavano
I’assolvimento dei doveri sacramentali da parte dei parrocchiani, come la confessione e la comunione
annuale’®. Queste nuove funzioni collocavano il parroco al centro di una rete di controllo sociale”,
che mirava non solo a controllare le coscienze dei fedeli, ma anche a vigilare sul corretto uso di
immagini e devozioni®. La rete parrocchiale doveva idealmente assolvere il compito di deviare tutte
le correnti della religione popolare nel singolo canale parrocchiale®!: questo processo di radicamento
territoriale e sociale non diede risultati immediati, ma nel corso del Seicento un nuovo clero,
proveniente dalle citta, avvio la conquista definitiva delle campagne europee, diffondendo una liturgia
uniforme e una disciplina sociale®?, come era stato immaginato dai padri conciliari.

Nel trattare gli aspetti principali della riforma tridentina dell’organizzazione diocesana e
parrocchiale, si € cercato di far emergere i punti di contatto e distacco tra il progetto ideale e la realta.
Va inoltre tenuto conto che nella seconda meta del Cinquecento si delined in Italia una netta
spaccatura a livello geografico tra Nord e Sud intorno alla figura del vescovo. Nell’Italia
settentrionale, la diocesi di Milano rappresento un laboratorio in fieri del progetto tridentino: 1’ideale
del vescovo si incarno nella figura del cardinal nipote di Pio IV, Carlo Borromeo (1538-1584)%. Dal
1565, la sua azione incessante diede forma ad un modello concreto di episcopato che poneva al centro
una forma di vigilanza portata avanti dal vescovo e dal clero secolare, in diretta competizione con il
modello inquisitoriale. Nel Sud Italia, invece, 1’azione riformatrice dei vescovi fu fortemente limitata
dalla presenza di una potente feudalita e dai privilegi giurisdizionali della monarchia spagnola,
causando scontri accesi con le autorita secolari®.

Dopo lo slancio dato al progetto tridentino dal successo del modello borromaico, nel corso del
primo Seicento emerse una nuova frattura tra piano ideale e piano concreto: le nuove pratiche

pastorali videro una progressiva perdita di centralita nella vita episcopale, parallelamente alla

"7 A. PROSPERI, Riforma cattolica, Controriforma, disciplinamento sociale, op. cit., p. 42.

8 E. BONORA, La Controriforma, op. cit., p. 47.

7 P. COZZO, Andate in pace: parroci e parrocchie in Italia dal Concili di Trento a papa Francesco, Roma, Carocci,
2014, p. 61.

80 [vi, p. 75.

81 J. BOSSY, The Counter-Reformation and the People of Catholic Europe, op. cit., p. 60.

82 R. PO-CHIA HSIA, La Controriforma, op. cit., p. 159.

8 A. PROSPERI, Tribunali della coscienza, op. cit., p. 283.

8 E. BONORA, La Controriforma, op. cit., p. 55.

48



rinascita del desiderio di ascesa sociale, che poneva in cima agli interessi degli ordinari le opportunita
di promozione®. Questa realta contrastava con la propaganda a favore del tridentismo e della figura
ideale del vescovo, che raggiunse il suo apice al momento della canonizzazione di Carlo Borromeo
nel 1610. Il progetto tridentino continuava a rappresentare un modello sotto I’aspetto della formazione
di un clero professionale, ma sul piano dell’organizzazione ecclesiastica e della conquista delle
popolazioni rurali era posto in diretta competizione con due progetti alternativi, che si erano formati

nella prassi: il centralismo del papato e le missioni popolari.

3. Le missioni popolari: [’alternativa della “via apostolica”

Le missioni sono senza dubbio le grandi assenti del Concilio®®, nonostante abbiano vissuto
uno sviluppo parallelo. Lo slancio missionario non rientrava nel modello della Chiesa tridentina,
venendo affidato totalmente agli ordini religiosi, come osservato da Simon Ditchfield®” . Va detto,
perd, che fu proprio lo spirito del Concilio a costituire un impulso decisivo alla rinnovata pratica
apostolica®®, che proponeva una forma alternativa di controllo sociale. L ’idea di missio racchiude in
s¢ numerose stratificazioni: la predicazione itinerante di eta medievale, le missioni extracuropee, le
missioni popolari. Prosperi rinviene 1’origine del termine missio nella questione relativa al potere di
inviare 1 predicatori evangelici di fronte all’intreccio di privilegi tra ordini religiosi, monarchia
spagnola e papato dopo la scoperta di un mondo non toccato dal messaggio del Vangelo®. La nascita
stessa del concetto risiede lontano da Roma, nel Nuovo Mondo, per poi diventare uno strumento
decisivo per la conquista delle campagne del Vecchio Mondo. Nonostante qui I’attenzione sara rivolta
esclusivamente alla forma delle missioni popolari, per comprenderne lo sviluppo e i modelli sara
necessario mantenere sempre vivo il parallelo con le missioni extraecuropee, con le quali erano
fortemente intrecciate nei singoli agenti e nelle metodologie. Il cattolicesimo moderno, infatti, fu
costantemente caratterizzato da due spinte parallele, centrifughe e centripete, che hanno contribuito

all’evoluzione dell’idea di missione®°.

8 Ivi, pp. 57-58.

8 S. DITCHFIELD, Catholic Reformation and Renewal, in The Oxford Illustrated History of The Reformation, Oxford,
Oxford University Press, 2015, pp. 152-185, p. 170.

8 Ibidem.

88 L. CHATELLIER, La religione dei poveri: le missioni rurali in Europa dal 16 al 19 secolo e la costruzione del
cattolicesimo moderno, trad. it., Milano, Garzanti, 1994., p. 24.

8 A. PROSPERI, L Europa cristiana e il mondo: alle origini dell’idea di missione, in America e Apocalisse e altri saggi,
op. cit., pp. 89-112, pp. 94-95.

% P. BROGGIO, Evangelizzare il mondo: le missioni della Compagnia di Gesi tra Europa e America (secoli XVI-XVII),
prefazione di F. Cantu, Roma, Carocci, 2004, p. 36.

49



Le missioni popolari erano il frutto di questa doppia tensione verso I’interno, il Vecchio
Mondo, e I’esterno, il Nuovo Mondo, nella Chiesa della prima eta moderna. Sul versante interno, una
delle radici principali da cui si dirama il nuovo modello di missione si puo rintracciare nella
predicazione itinerante, portata avanti dal XIII secolo dagli ordini mendicanti®!. I predicatori itineranti
godevano di ampie prerogative sia in materia di predicazione che di assoluzione in foro interno,
operando un ruolo importante nelle comunita in termini di pacificazione sociale®?. Questi tratti si
riscontrano nel successivo modello di missione gesuitica. Lo stile della predicazione in quel periodo
si caratterizzava per una tonalitd drammatica, tesa a colpire I’'immaginazione degli spettatori, come
esemplificato dalle gesta del domenicano Vincent Ferrer (1350-1419) e del francescano Bernardino
da Siena (1380-1444)%. La predicazione “alla apostolica” si diffuse ulteriormente nel primo
Cinquecento attraverso le figure dei “romiti”, predicatori irregolari, che annunciavano I’imminenza
della vendetta divina per punire i peccati dei fedeli®*.

Sullo stesso tronco, si innestano i movimenti di riforma del primo Cinquecento, che
riformarono gli antichi ordini religiosi e portarono un’ondata di nuove fondazioni a partire dagli anni
Venti. Questa trasformazione era strettamente connessa alla crisi delle forme di predicazione
tradizionale che si erano trasformate in canali di diffusione di idee eterodosse nel panorama italiano®>.
Tra gli antichi ordini religiosi, si affermo ’ordine dei cappuccini, divenuto autonomo dalle famiglie
francescane nel 1528 sotto la guida di Matteo da Bascio. L’ordine mirava ad un ritorno all’originario
modello francescano e a una rigida osservanza della poverta. Attraverso la protezione di famiglie
potenti dello Stato della Chiesa e del Regno di Napoli i cappuccini prosperarono rapidamente,
ottenendo la concessione papale di predicare per tutta la penisola e divenendo protagonisti delle
missioni rurali.

Tra le nuove fondazioni, spiccavano gli ordini dei teatini, dei barnabiti e dei gesuiti. Questi
ordini erano accomunati dalla nascita come gruppi di chierici che vivevano in comune e da un’iniziale
forma fluida sotto la guida di figure carismatiche. Queste nuove comunita si fondavano sulla scelta
di vincolarsi ad una vita comunitaria, mantenendo 1’abito secolare e gli obblighi tradizionali del
chiostro, e propagavano un rinnovato messaggio religioso, impegnandosi sin dalle loro origini nella
predicazione. Tra questi nuovi ordini i protagonisti assoluti delle missioni popolari furono i gesuiti,
che verranno trattati in un capitolo successivo. Qui bastera dare le coordinate principali delle loro

origini e delle loro missioni. L’ordine nacque a partire dal nucleo di personaggi sorto intorno a Ignazio

91 L. CHATELLIER, La religione dei poveri, op. cit., p. 15.

92 P. BROGGIO, Evangelizzare il mondo, op. cit., p. 199.

9 L. CHATELLIER, La religione dei poveri, op. cit., pp. 15-18.
% A. PROSPERI, Tribunali della coscienza, op. cit., p. 561.

% E. BONORA, La Controriforma, op. cit., p. 69.

50



di Loyola a Parigi tra gli anni Venti e gli anni Trenta del XVI secolo. Spinti dalla volonta di fare un
pellegrinaggio verso la Terra Santa, si recarono a Roma per pronunciare i loro voti, ottenendo
I’approvazione ufficiale da Paolo III nel 1540 con la bolla Regimini militantis Ecclesiae. Ai tre voti
tradizionali, fu aggiunto il quarto voto dell’obbedienza assoluta al papato. Da qui parte la lunga storia
dell’ordine dei gesuiti, il pit rappresentativo del cattolicesimo moderno®,

Un altro fattore fondamentale sul piano interno fu I’esplosione della Riforma e la diffusione
di idee eterodosse nella penisola che resero necessaria I’elaborazione di contromisure emergenziali.
Oltre al Sant’Uffizio, anche le missioni divennero uno strumento efficace nelle mani della Chiesa.
Proprio nel confronto con i nuovi problemi emersi dalla frattura religiosa, I’impresa missionaria visse
una fase di intensa trasformazione, assumendo nuovi caratteri e affinando i propri strumenti®’. La
difesa della fede e il risveglio religioso apparivano come due obiettivi complementari e inscindibili®®,
divenendo i motori fondamentali dell’evoluzione della pratica missionaria.

Sul versante esterno, invece, la svolta nel quadro delle missioni fu costituita dal fallimento
della prima ondata di tipo apostolico nel Nuovo Mondo®: i francescani avevano adottato come
strategia la conversione dei popoli attraverso il battesimo. Di fronte alla diffusione di forme di
simulazione e dissimulazione tra le popolazioni indigene, i missionari cattolici dovettero
riconsiderare le metodologie impiegate, dando stimolo ad una profonda riflessione sull’idea di missio,
che ebbe come esito la nascita di un nuovo ideale, incarnato nell’opera dei gesuiti'®. Prima del
Concilio di Trento, la missione si era gia avviata verso un processo di istituzionalizzazione,
trasformandosi nel campo di azione di corpi specializzati e acquisendo il potere di penetrare a fondo
nelle coscienze dei fedeli per dar vita ad una conversione totale.

All’interno della storia delle missioni, le idee del Concilio di Trento allargarono gli orizzonti
dello slancio missionario, aprendo una frattura nella coscienza europea. Il Concilio fece emergere in
tutta la sua drammaticita il problema delle campagne!®!: I’ignoranza era il nemico piu pericoloso sul
territorio europeo. Questa scoperta improvvisa converti gli sforzi missionari verso 1’interno, dando
forma ad un nuovo significato del termine missio, la missione popolare. L’eresia non era piu la
questione principale, ma era la marginalita a dover diventare il nuovo luogo delle missioni!?2, Di

fronte alla scarsa preparazione del clero parrocchiale, il papato si rese conto dell’utilita di questa

% R. PO-CHIA HSIA, La Controriforma, op. cit., p. 40.

97 A. PROSPERI, Tribunali della coscienza, op. cit., p. 568.

% fvi, p. 570.

% [vi, p. 566.

100 hidem.

1011, FIORANI, Cercando I’anime per la campagna, op. cit., p. 422.

102 p. CAMPORESI, Rustici e buffoni: cultura popolare e cultura d'élite fra Medioevo ed etd moderna, Torino, Einaudi,
1991, p. 82.

51



pratica, che rappresentava il nuovo strumento per diffondere tra gli strati piu bassi della societa il

modello di religione alta, che era stato formulato a Trento!

. A questo punto della storia si incontra
di nuovo il concetto di “Indie di quaggiu”, metafora del contatto tra Nuovo Mondo e Vecchio Mondo.

Terminato il percorso di genesi della missione popolare, ¢ opportuno analizzarne piu a fondo
1 tratti principali, cercando di mantenere uno sguardo ampio per evitare di polarizzare 1’attenzione
esclusivamente sul modello gesuitico. Nel corso della seconda meta del Cinquecento e la prima del
Seicento, presero forma vari modelli, che, pur mirando a obiettivi simili, adottavano scelte e metodi
differenti. Durante il XVI secolo, i gesuiti e i1 cappuccini elaborarono due concezioni diverse di

apostolato!'%*

, che per lungo tempo godettero entrambe di un grande successo. Per i gesuiti la missione
era il precetto fondamentale del loro ordine tanto da definire la loro stessa vita come una missione
continua: nell’impegno missionario i membri dell’ordine raggiungevano la santificazione personale.
I cappuccini proponevano, invece, un modello centrato sulla figura di Gesu Cristo, per cui la vita
apostolica doveva essere affiancata da un’intensa vita spirituale, tratto tipico degli ordini francescani.
Nello svolgersi delle loro missioni, i cappuccini mantennero un saldo legame con la tradizione
evangelica dell’ordine francescano, presentandosi in abiti poveri e utilizzando nelle loro prediche una
retorica semplice e capace di colpire le coscienze dei pitt umili'®. Tl cuore della missione cappuccina
ruotava intorno alla pratica devozionale delle Quarantore, che consisteva nell’adorazione per quaranta
ore continue del Santissimo Sacramento.

La missione gesuitica si caratterizzava sul piano pratico per un impianto maggiormente
strutturato, fondato su un copione fisso. Gli intensi sforzi del governo centrale dell’ordine portarono
ad una costante rielaborazione del modello fino alla definitiva istituzionalizzazione intorno al 1590
sotto il generale Claudio Acquaviva'®. T gesuiti diedero un’organizzazione stabile alle missioni,
inviando su richiesta dei poteri secolari e religiosi coppie di missionari che si impegnavano in una
predicazione itinerante su tutto il territorio. Durante la prima eta del Seicento, il modello delle
missioni gesuite assunse definitivamente una forma penitenziale: tutta I’opera dei missionari ruotava
intorno alla penitenza del popolo, insistendo sulla riforma dei costumi e adottando pratiche volte a

107

stupire il pubblico, come le processioni o gli spettacoli teatrali'®’. Il ritmo della missione era frenetico,

spostandosi costantemente da un villaggio all’altro.

103 A, PROSPERI, Otras Indias, op. cit., p. 65.

104 G, ORLANDI, La missione popolare in eta moderna, in Storia dell’Italia religiosa, op.cit., pp. 419-452, pp. 421-422.
105 1, MEZZADRI, Storiografia delle missioni, in La predicazione in Italia dopo il Concilio di Trento, op. cit., pp. 457-
489, p. 479.

106 A PROSPERLI, I/ missionario, in L 'uomo barocco, a cura di R. Villari ¢ J. S. Amelang, Roma-Bari, Laterza, 2015, pp.
179-218, p. 210.

107 G. ORLANDI, La missione popolare: strutture e contenuti, La predicazione in Italia dopo il Concilio di Trento, op.
cit., pp. 503-535, p. 525.

52



Nello stesso periodo, prese forma un nuovo modello di missione popolare, la missione
catechetica. Nella teorizzazione di questo tipo di missione gioco un ruolo importante Vincenzo de’

Paoli (1581-1660), il fondatore della Congregazione della missione!%®

. Questa comunita, nata nelle
campagne francesi, comincio a diffondersi in Italia dal 1638 e i suoi membri, conosciuti anche come
vincenziani o lazzaristi, mettevano al centro dei loro obiettivi la profusione di un’istruzione di base
al popolo, dando ampio spazio alla catechesi ed escludendo totalmente le forme di manifestazioni
penitenziali. Per realizzare il loro scopo, i lazzaristi permanevano per un lungo periodo nei luoghi,
penetrando in profondita all’interno del tessuto sociale.

In ogni modello, il problema principale che si prospettava di fronte all’azione dei missionari
era il confronto con I’ignoranza. Nelle campagne il diffuso analfabetismo religioso trovava
espressioni nelle superstizioni e nei riti paganeggianti e veniva aggravato dalla scarsa preparazione
culturale del clero parrocchiale. Come detto in precedenza, la lotta all’ignoranza faceva parte di una
battaglia pit ampia e pericolosa: I’impegno missionario definiva il campo di battaglia con il diavolo.
I missionari si dimostravano ben consapevoli della radice di questa diffusa ignoranza: la dispersione
sociale!?. Le comunita rurali vivevano in una condizione di abbandono e poverta, che comprometteva
irreparabilmente la pratica religiosa. In questi contesti le missioni erano viste come “un’iniezione di

speranza in un orizzonte chiuso e incerto!!%”

, rompendo la desolazione della quotidianita. Il fopos del
clima di festa e dell’accoglienza riservata dagli abitanti al momento dell’arrivo dei missionari
esemplifica questo discorso, pur tenendo sempre conto dell’influenza dell’impianto retorico e dello
stile trionfale delle relazioni.

A prescindere dalle motivazioni ideologiche, le missioni erano un momento eccezionale di
confronto tra la religione ufficiale e le molteplici espressioni religiose del popolo e di ricerca di un
punto di incontro tra due forme distanti, a tratti inconciliabili. La lente dello scontro tra una religione
ufficiale e una subalterna fallisce nel rendere pienamente I’idea della complessita della natura dei
rapporti che si instauravano tra missionari € comunitd. Piero Camporesi parlava di un “processo di
asservimento universale” come obiettivo dell’ideologia missionaria, mimetizzato nell’impegno verso
’educazione e la civilizzazione dei costumi rurali!!'!. Lo stesso Ginzburg condivideva in parte questa
visione, sostenendo che “la penetrazione della Chiesa nelle campagne aveva inferto un colpo

1122

definitivo al mondo magico contadino''=”, senza segnarne la scomparsa, ma depotenzializzando la

sua carica sovversiva. Nel porre 1’accento sul contrasto tra una cultura elitaria e una popolare c’¢ un

181D, La missione popolare in etd moderna, op. cit., p. 432.

109 A, PROSPERI, Tribunali della coscienza, op. cit., pp. 638-639.

1101, MEZZADRI, Storiografia delle missioni, p. 466.

111 p_ CAMPORESI, Rustici e buffoni, op. cit., p. 79.

12 C. GINZBURG, Folklore, magia e superstizione, in Storia d’Italia, vol. 1: I caratteri originali, Torino, Einaudi, 1972,
pp. 601-676, p. 660.

53



fondo di verita, ma, di fronte all’operato dei missionari, il rischio ¢ di perdere di vista la molteplicita
di strategie attuate per confrontarsi con le realta rurali. Questi padri, soprattutto i gesuiti, furono capaci
di scendere a compromessi con i principi della Chiesa post-tridentina, elaborando metodi differenti
dalla repressione poliziesca per eliminare le superstizioni: il metodo dell’aiuto dei gesuiti, ad esempio,

si fondava su uno stile dolce mirante a guadagnare la fiducia dei fedeli!!?

. La chiave per colmare i
vuoti di conoscenze cristiane nel panorama rurale era selezionare e semplificare i contenuti da
trasmettere, elaborando una strategia educativa volta a sostituire la lotta frontale contro I’errore. In
questa strategia, non era prevista alcuna forma di rivalutazione del folklore. L.’ignoranza rimaneva il
male assoluto, ma la soluzione non risiedeva piu solamente nella repressione, quanto nella
persuasione. La missione gesuitica, in particolare, assunse a questo scopo un impianto teatrale volto
a trasformare ogni momento in una forma di apprendimento collettivo, raggiungendo la piena

maturitad nel corso del Seicento!!*

. I missionari, di conseguenza, non imposero una religione nuova,
ma si impegnarono nell’eliminare le deviazioni interne, scendendo sul loro stesso terreno!!>. Le
soluzioni erano da ricercare all’interno dei modi di vita delle comunita attraverso 1’uso delle tecniche
di accomodamento, che divennero uno strumento usato dai gesuiti in tutto il globo!!'®. Nelle campagne
bisognava ricercare accomodamenti con forme ed espressioni antiche della cultura popolare:
un’espressione di cio fu il diffuso uso delle immagini, che risultavano strumenti altamente efficaci
per trasmettere concetti che le parole faticavano ad esprimere in contesti non alfabetizzati'!”. Un altro
strumento dello stesso genere era 1’appello alla memoria dei rudes, sostituendo favole e cantilene con
canti religiosi e preghiere!!8,

Se si osserva la struttura delle missioni popolari, i due momenti centrali erano costituiti dalla
predicazione e dalla confessione. La prima aveva il compito di aprire un varco nelle coscienze dei
rudes, che avrebbe trovato espressione nella seconda. Il loro successo derivava dalla natura stessa
delle missioni: I’eccezionalitda. La missione aveva il carattere di passaggio provvidenziale, che
segnava una svolta nella vita delle comunita attraverso gli ampi poteri posseduti dai suoi agenti. Nella
sfera confessionale, la transitorieta del passaggio dei missionari contribuiva al successo delle
confessioni per la fiducia e il fascino garantiti dalla possibilita di confessare i propri peccati ad un

sacerdote sconosciuto che non apparteneva alla comunita'!'®. Per favorire la creazione di questo clima

113 A, PROSPERI, Tribunali della coscienza, op. cit., p. 610.

14 i, p. 624.

15 L. FIORANI, Cercando I’anime per la campagna, op. cit., pp. 452-453.

116 A PROSPERI, /I missionario, op. cit., p. 192.

W7 ID., Otras Indias, op. cit., p. 79.

18 fyi p. 80.

119 G. ROMEO, Confessione dei peccati e confessori nell Italia della Controriforma, op. cit., p. 991.

54



di fiducia, la predicazione doveva essere diretta piu alla conversione del cuore, che dell’intelletto!2°,

Per questo, lo stile oratorio doveva essere calibrato al pubblico designato, per cui era necessario un
abbassamento del linguaggio e dei contenuti per favorire la partecipazione attiva dei fedeli. L aspetto
emozionale era il fulcro della pratica, per cui I’improvvisazione e il sapiente uso del proprio corpo
erano due mezzi efficaci per toccare le coscienze degli spettatori. I due temi principali che guidavano
I’elaborazione di ogni discorso erano ’accettazione della propria condizione e il richiamo ai peccati
e alle cruente punizioni annesse'?!. Smuovere le coscienze era la pre-condizione per garantire il
successo della missione, che si misurava sul numero di confessioni ottenute. Spesso le relazioni dei
gesuiti si soffermavano, infatti, sia sui numeri trionfali, che sul contrasto tra il loro successo e la
scarsa abitudine delle popolazioni a confessarsi.

Oltre a questi due momenti principali, le missioni ruotavano intorno ad altri strumenti di
grande impatto, che potevano variare nella pratica dei diversi ordini religiosi. Tra questi le processioni
penitenziali erano la massima espressione di penitenza pubblica, coinvolgendo I’intera comunita!?2,
I missionari dovevano agire come punto di equilibrio tra la giusta misura e gli elementi drammatici
per evitare la propagazione di deviazioni rituali e per garantire il successo della conversione dei cuori.
Oltre agli scopi religiosi, la processione assolveva importanti compiti sociali, rappresentando un
momento di rovesciamento delle gerarchie!?: I’intera societa doveva purificarsi attraverso una serie
di comportamenti eccessivi e tragici legati all’eccezionalita rituale. In questo modo, una tipica pratica
popolare diveniva una forma di devozione ortodossa. Questo strumento fu utilizzato in modi differenti
dai vari ordini: mentre i gesuiti davano grande peso all’organizzazione di questo tipo di eventi, i
vincenziani erano gli unici missionari a farne a meno, in quanto non in linea con il loro modello di
missione.

Un altro aspetto fondamentale delle missioni riguardava 1I’'impegno volto a garantire la pace.
Guarire le lacerazioni all’interno delle comunita in cerca di un perdono cristiano era un modo per
affermare il ruolo sociale della Chiesa come potere di mediazione, capace di intervenire attivamente
nel corpo sociale. Per ottenere le paci, i missionari prendevano contatto con il clero locale per avere
piu informazioni possibili sui problemi che affliggevano la comunita in modo da poter sfruttare questa
mole di sapere come potere attivo nella sfera del confessionale, in cui si cercava di risolvere questi

conflitti. Accanto alla pratica sacramentale degli inconfessi, “fare le paci” divenne un obiettivo

120 M. MORAN, J. A. GALLEGO, Il predicatore, in L uomo barocco, op. cit., pp. 139-177, p. 171.

121 L. FIORANI, Cercando I’anime per la campagna, op. cit., pp. 439-440.

122 F. GIORGINI, Le forme penitenziali durante le missioni popolari, in La predicazione in Italia dopo il Concilio di
Trento, op. cit., pp. 491-502, p. 496.

123 C. GINZBURG, Folklore, magia e superstizione, op. cit., p. 659.

55



primario per la Compagnia di Gesu!?*. Dopo una prima fase di sperimentazione e improvvisazione,

questa pratica nel corso del Seicento assunse una struttura consolidata e prefissata, tesa a celebrare il

“trionfo dei perdoni!?*”

. La possibilita di questa azione pacificatrice si fondava sugli speciali poteri
di remissione goduti dai padri in missione, che davano corpo ad un’atmosfera di giubileo nella vita
della comunita e veicolavano un modello cattolico di condotta sociale. Propri questi ampi poteri
consentivano ai missionari di creare spazi, momenti e linguaggi rituali volti a ricomporre le tensioni
nel tessuto sociale!'?. Le paci aumentavano, d’altra parte, il favore goduto dai missionari nelle
comunita, che si legavano ancora di piu a queste figure super partes, garantendo il successo delle
missioni future.

A conclusione di questa tematica centrale nella storia della Controriforma, ¢ il caso di
rivolgere nuovamente lo sguardo alla storia delle missioni popolari, che vissero un’esplosione tra la
fine del Cinquecento e I’inizio del Seicento. Un punto di svolta si riconosce nella crescita
dell’interesse manifestata dal papato verso questa istituzione. Di fronte al successo delle missioni, la
curia dovette prendere atto dell’efficacia di questo strumento e tentd di assumerne la direzione
attraverso la creazione di una congregazione, che era stata elaborata secondo criteri in antitesi rispetto
alla logica alla base del Sant’Uffizio!?’. Dopo i precedenti tentativi senza successo di Gregorio XIII
e Clemente VIII, il 22 giugno 1622 la bolla Inscrutabili divinae, emessa da Gregorio XV, segno la
nascita della Congregazione de Propaganda Fide, che rispetto agli esperimenti antecedenti univa
definitivamente i problemi dei missionari extra-europei con quelli delle “Indie interne”!'?%. La
congregazione, insieme al Collegio Urbaniano, fondato nel 1627, aveva gli obiettivi di centralizzare
la formazione dei missionari e di promuovere un progetto globale ad ampio respiro volto ad ottenere
la vittoria del cattolicesimo.

Questa nuova istituzione rappresentava un’alternativa alla via giudiziale dell’Inquisizione,
aprendo una via “apostolica”'?. Paradossalmente, il pontefice si riconosceva definitivamente a capo
di queste due vie alternative al momento in cui cominciavano a perdere di slancio. Da una parte, il
Sant’Uffizio ad inizio Seicento aveva concluso la parte pitt impegnativa del proprio lavoro, dall’altra
verso la meta del secolo anche lo slancio missionario nelle campagne europee cominciava ad

affievolirsi'3. Il papato in questo modo si poneva al centro dei principali progetti sorti dallo spirito

124 0. NICCOLL, Perdonare: idee, pratiche, rituali in Italia tra Cinquecento e Seicento, Roma-Bari, Laterza, 2007, p.
179.

125 i p. 180.

126 E. BONORA, La Controriforma, op. cit., p. 86.

127 A. PROSPERI, Tribunali della coscienza, op. cit., pp. 579-580.

128 [ p. 582.

129 i p. 584,

130 G. ORLANDI, La missione popolare, op. cit., p. S11.

56



del Concilio tridentino, trasformandoli da forme in competizione in alternative sotto la proprio
volonta. Le missioni popolari, assenti nell’apparato originario della Chiesa tridentina, divennero le
protagoniste del periodo della Controriforma, coprendo le carenze del progetto conciliare fino a
diventarne il fenomeno piu caratteristico. Se si ripercorre il filo logico che lega la storia del Concilio
tridentino, del Sant’Uffizio, del clero diocesano e delle missioni popolari, la chiave di lettura offerta

da Adriano Prosperi puo offrire un coerente quadro di sintesi:

La storia dell’attuazione del Concilio tridentino proprio perché storia di lunga e lunghissima

durata rientra solo in minima parte nell’azione dell’eta tridentina vera e propria'*'.

4. 1l vento della Controriforma sulle campagne delle Indie Romane

La storia delle istituzioni principali della Chiesa post-tridentina funge da cornice per
inquadrare la storia religiosa locale nei molteplici aspetti. Le missioni costituiscono il ponte ideale
per passare da una prospettiva generale sulla storia religiosa ad una locale. Nonostante i vari filtri
interposti dall’orizzonte culturale dei missionari, si possono ottenere informazioni utili dalle loro
relazioni per comprendere la situazione religiosa delle popolazioni. In questo senso, le missioni
possono rappresentare una porta d’accesso privilegiata per entrare nella realta del contesto religioso
locale.

Il tratto caratteristico che accomuna tutte le relazioni dei gesuiti era I’elevata dispersione delle
comunita sul territorio delle Indie Romane, che imponeva ai padri lunghi itinerari per coprire tutti i
villaggi. Le difficolta nell’imporre un controllo politico avevano un parallelo nell’ impossibilita per il
clero secolare di controllare l’osservanza religiosa. Questa condizione sociale e religiosa ¢
lucidamente espressa dalla lettera inviata dai massari del popolo di Rocca Priora al padre Francesco
Borgia il 14 aprile 1563 per ringraziarlo di aver inviato due padri nelle loro terre tanto bisognose,

elogiando il loro operato:

[...] hanno radutte a penitentia molte pecorelle smarrite, quali per penuria di pastori che le
guidasser, erravano nel deserto, quasi per arrivar’ in man’ di lupi, et per la divina gratia, et

medianti questi mandatice da quella, se ne spera la salute'* [...]

BIA. PROSPERL, 1/ Concilio di Trento e la Controriforma, Trento, U.C.T., 1999, p. 92.
132§ F. BORGIA, Monumenta Borgia, vol. 11 (1539-1565), Madrid, Gabrielis Lopez del Horno, 1908, p. 693.

57



L’intreccio tra la realta dei rudes e 1’azzeccatissima similitudine naturalistica porta alla luce
il problema dell’isolamento religioso di queste popolazioni, in quanto il clero locale, scarsamente
preparato e poco numeroso, non era in grado di assolvere la funzione pastorale con continuita. E vero
che la lettera risale al 1563, ma si riscontra una continuita con lettere e relazioni successive. Gli
incontri nelle campagne appaiono sempre come casuali, dovuti al lavoro incessante dei gesuiti che
per superare la condizione di isolamento dei rudes si muovevano in totale liberta!33. L obiettivo dei
padri era di “andar cercando 1’anime per la campagna!**”: non attendevano i fedeli nei tipici luoghi
della religione, ma li ricercavano all’interno delle tenute e dei villaggi e condividevano per poco
tempo le loro condizioni di vita!®. Le stesse osterie, che erano i punti di riferimento per i viaggiatori
e per i contadini nelle campagne vicino Roma!3®, potevano diventare luoghi di dispute religiose e
occasioni di predicazione. Un gruppo di padri, diretti verso la Sicilia, raccontava in una lettera del 24
marzo 1548 inviata a Ignazio di Loyola come in un’osteria vicino a Velletri fossero intervenuti in una
disputa sull’uso delle immagini con alcuni gentiluomini'3’.

Di fronte a questo contesto di poverta, la causa principale dell’analfabetismo religioso era
I’assenza di una rete parrocchiale capillare e ben organizzata. In vaste aree rurali, non esisteva un
luogo di culto o gli esistenti edifici ecclesiastici erano stati abbandonati. Nelle spedizioni annuali alla
diocesi di Albano, i vari padri gesuiti inviati concordavano sulla necessita di intervenire per garantire
la presenza di un parroco alla cappella della Torre di San Lorenzo. L urgenza derivava dalla sua
posizione, collocata nel mezzo della distesa di tenute tra le tenute tra Ardea e Nettuno, che avrebbe
potuto diventare il luogo di raduno per tutti i contadini e i pastori dell’area. Tante anime erano escluse

dalla possibilita di assistere alla santa messa. La questione emerse nella relazione del 1601, in cui i

padri gesuiti descrivevano la situazione in questi termini:

[...] Ma p.a in beneficio de pastori et contadini li dard ragguaglio d’una cappella posta nella
campagna tra Nettuno et Ardea alla Torre detta di S. Lorenzo fabricata delli Sig.ri Caffarelli.
Questa ¢ molto comoda per li contadini et pastori. Ma non n’¢ alcuno che s’offfitii et si lascia in
abbandono per non so che differentia et pretendenza del frate di S.to Agostino ch’¢ il curato in
Ardea, et questi Sig.ri Caffarelli et sarebbe molto bene accomodarli accio ivi si potesse celebrare

essendovi li paramenti et altri fornimenti molto boni et cosi desiderano li paesani et contadini di

133 L. FIORANLI, Cercando I'anime per la campagna, op. cit., p. 434.

134 ARSI, ROM. 128/2, cc. 599r-602r, Pascasio Romualdo, Tommaso Abrecundio, Relatione della missione fatta alle
Diocesi Tuscolane et Albanese, c. 599r.

135 L. FIORANLI, Cercando I'anime per la campagna, op. cit., p. 435.

136 G.ROSSI, L Agro di Roma tra ‘500 e ‘800, presentazione di M. Petrocchi, Roma, Edizioni di storia ¢ letteratura, 1988,
p. 235.

137 Litterae quadrimestres ex universis, praeter Indiam et Brasiliam, locis, in quibus aliqui de Societate Jesu versabantur,
Romam missae, vol. 1 (1546-1552), Madrid, Augustinus Avrial, 1894, p. 92.

58



quella campagna et li soldati della Torre sudetta. Si potrebbe facilmente fare un iuspatronato, et

sarebbe ogni cosa accordato'®.

Ogni istanza sul territorio era d’accordo nella necessita di rendere operativo il luogo di culto
e 1 padri gesuiti avevano proposto anche la soluzione di affidare il giuspatronato ai Caffarelli, disposti
ad assumersi questo impegno. Due anni dopo nel 1603, questo problema sembrava in parte risolto,
ma il padre Pascasio Romualdo riportava una nuova questione, 1’assenza di una campagna per

radunare la “gente sparsa per le macchie!*®”

. Il problema della mancanza di parroci sul territorio non
riguardava solo le campagne, ma anche i centri urbani, come il Castrum Sabelli, nucleo del potere
dell’omonima famiglia, dove nel 1601 gli abitanti dichiaravano di non saper da quanti anni non si
celebrasse una funzione !0,

Per ricercare le cause dietro la drammaticita della situazione nelle campagne di Albano ¢
sufficiente risalire la gerarchia ecclesiastica fino alla figura del vescovo. La carica aveva
un’importante valore simbolico, costituendo un punto di passaggio per ascendere le gerarchie curiali:
il vescovo di Albano godeva, infatti, del privilegio di consacrare il Sommo Pontefice nel caso di

assenza del titolo vescovile 4!

. Come accennato in precedenza, il continuo avvicendamento di
vescovi-cardinali implicava la costante assenza di una figura autorevole, che dettasse una linea di
governo stabile e conoscesse le condizioni del proprio territorio. Osservando la lista di vescovi, dal
1574 al 1627 si succedettero alla carica venti ordinari, tra cui figure di spicco come Gabriele Paleotti
dal 1589 al 1591 o Alessandro Ottaviano de Medici, futuro Leone XI, dal 1600 al 1602. Solo nel
periodo in cui avvennero le missioni sopra citate, dal 1600 al 1603 si avvicendarono sette vescovi.
Numeri che rendono chiaramente 1’idea della mancanza di continuita nel governo episcopale, a cui si
aggiunge la lacuna di visite pastorali tra il 1597 al 1667. In una delle ultime visite possedute, Michele
Bonelli nel gennaio 1595 delineava un quadro tragico della diocesi: non esisteva neanche il palazzo
episcopale, il seminario non era stato istituito per la poverta della diocesi, veniva sottolineata la

142 Una situazione simile di discontinuita

necessita di instaurare case parrocchiali e canonicali
istituzionale si riscontrava nella diocesi di Tuscolo, che vide la nomina di diciassette vescovi tra il
1578 e il 1627. La maggior parte degli ordinari (dieci su diciassette) lasciavano la cattedra perché

nominati vescovi di Porto e Santa Rufina. Rispetto alle diocesi contigue, si estendeva su un territorio

138 ARSI, ROM. 128/1, cc. 35r-42v, op. cit., c. 39v.

139 ARSI, ROM. 128/1, cc. 214r-219v, P. Pascasio Romualdo, Relatione della missione fatta alle diocesi Tuscolane et
Albanese, c. 214v.

140 ARSI, ROM. 128/1, cc. 35r-42v, op. cit., c. 40v.

41 M. CHIABO, C. RANIERI, L. ROBERTI, Le diocesi suburbicarie nelle “visitae ad limina” dell’Archivio Segreto
Vaticano, op. cit., pp. 365-366.

142 Ivi, pp. 373-374.

59



meno vasto, comprendendo la parte settentrionale dei Castelli Romani, e su una popolazione meno
numerosa, riducendo il prestigio della carica.

Volgendo lo sguardo alle diocesi contigue, sia Terracina che Velletri-Ostia godevano di una
maggiore continuita istituzionale. Come per Albano, la diocesi di Velletri visse il disagio della

costante assenza dell’ordinario nella seconda meta del Cinquecento!#?

, in quanto il vescovo era il
decano del Sacro Collegio, per cui era il primo a riconoscere il pontefice, a parlare nei concistori e a
votare nelle congregazioni ed era anche il primo consigliere apostolico'#*. Le difficolta nel governare
la diocesi erano incrementate dalla mancanza di unita, dal momento che Ostia e Velletri erano
separate dal territorio di competenza del vescovo di Albano. Per colmare queste lacune, nel 1572 fu
nominato un vescovo suffraganeo residente in luogo in modo da adempiere con una frequenza

maggiore ai compiti pastorali'4®

, segnando un aumento del numero di visite pastorali. Dalle relazioni
si riscontrava nuovamente il tratto comune a tutte le Indie Romane della dispersione delle comunita
in particolare intorno al territorio di Ninfa, in cui erano totalmente assenti il clero residente e la vita
parrocchiale!4S.

Nella diocesi di Terracina, i vescovi detenevano la carica per lunghi periodi, come il caso di
Cesare Ventimiglia, ordinario dal 1615 al 1645. Il vero problema riguardava la sede episcopale: dopo
il collasso della popolazione urbana di Terracina a circa duecento abitanti a causa dell’epidemia di
malaria, i vescovi per rispettare 1’obbligo della residenza spostarono la sede a Sezze, dove Cesare
Ventimiglia restauro il palazzo vescovile ed eresse un seminario, provocando la reazione del clero e
del capitolo della cattedrale di Terracina. In questa diocesi, I’influsso del Concilio tridentino, se pur
indiretto, si fece sentire nell’aumento di visite pastorali alla fine del Cinquecento!*’. Lo storico Luigi
Fiorani riteneva che tra fine Cinquecento ed inizio Seicento i vescovi di Terracina tentarono di
applicare le disposizioni giuridico-pastorali del Tridentino, promuovendo anche sinodi e relationes
ad limina'*®. Tn materia di benefici, gli ordinari di Terracina dovettero competere con i Caetani,

detentori di numerosi giuspatronati. Proprio la presenza di una famiglia cosi potente sul territorio

contribuiva alla chiusura e alla staticita del quadro religioso.

143 L. FIORANI, La vita religiosa a Ninfa nelle visite pastorali post-tridentine, in Ninfa, una citta, un giardino: atti del
colloquio della Fondazione Camillo Caetani, Roma, Sermoneta, Ninfa, 7-9 ottobre 1988, a cura di L. Fiorani, Roma,
L'Erma di Bretschneider, 1990, pp. 167-181, p. 167.

144 M. CHIABO, C. RANIERI, L. ROBERTI, Le diocesi suburbicarie nelle “visitae ad limina” dell’Archivio Segreto
Vaticano, op. cit., p. 22.

145 1., FIORANI, La vita religiosa a Ninfa nelle visite pastorali post-tridentine, p. 167.

146 [vi, p. 174.

147 L. FIORANIL, Aspetti della vita religiosa a Sermoneta nell eta moderna, in Sermoneta e i Caetani, op. cit., pp. 269-
298, pp. 270-271.

48 Ivi, p. 272.

60



Di fronte ad uno scarso sviluppo della rete parrocchiale e ad un frequente assenteismo degli
ordinari, in tutte le diocesi delle Indie Romane le missioni popolari si rivelarono uno strumento
eccezionale per risollevare il livello morale e religioso delle popolazioni rurali e per prendere atto
delle reali condizioni della pratica religiosa sul territorio. In queste diocesi sia nei documenti
dell’Inquisizione che nelle relazioni gesuite si riporta il passaggio di predicatori itineranti degli ordini
dei domenicani e dei cappuccini. La predicazione non controllata tra i villaggi poteva causare conflitti
giurisdizionali, come testimoniato dalla preoccupazione manifestata nella feria IV del Sant’Uffizio

1’8 marzo 1600:

Contra quosdam Fratres, qui accedant ad capannas pastorum in Agro Romano, audiunt
confessiones eorumdem, abserendose habere auctoritatem a Sanctissimo concedendi Jubileum

pastoribus, absque eo quod visitent Urbis Ecclesias, fuit ordinatum, ut scribantur littere opportune

pro illis inveniendis, et carcerandis'*’.

L’Inquisizione minacciava I’incarcerazione per i frati che promettessero indulgenze senza
averne il potere. Come emerge da questo decreto, il Sant’Uffizio era una presenza attiva sul territorio.
Oltre a possedere una vasta tenuta al confine tra Agro Romano e Agro Pontino, dove esercitava
direttamente la propria giurisdizione, emanava numerose sentenze in queste diocesi. Di certo la
vicinanza a Roma favoriva I’intervento di questo organo. Se, invece, si restringe lo sguardo alla vita
dei contadini e dei pastori, questi ultimi, a differenza che con i vescovi e i missionari, non avevano
rapporti diretti con il Sant’Uffizio, che agiva come una minaccia distante dal quotidiano, ma sempre
presente con la sua capillare rete di controllo, entrando a contatto diretto con le loro vita solo in casi
eccezionali, come per i casi di stregoneria. Oltre a ci0, sull’Inquisizione si addensava una serie
intricata di rappresentazioni negative, che ne sancivano la lontananza dal popolo.

Molto diverso, invece, era il rapporto tra i rudes e le missioni. Vere e proprie missioni nelle
Indie Romane furono organizzate non solo dai gia citati gesuiti, ma anche dai barnabiti, di cui si
conoscono le missioni ad Ostia nel 1613 e nel 1617 e ad Albano nel 1642!5°, e dai vincenziani a
partire dal 1640. Nella maggior parte dei casi, erano gli stessi vescovi a richiedere I’invio di una
spedizione di padri gesuiti in modo da poter ricevere supporto nei loro impegni pastorali e da colmare
le difficolta causate dalle lacune della rete parrocchiale. La presenza nelle Indie Romane dei due
importanti collegi gesuiti di Frascati e di Sezze facilitava la nascita di questi rapporti con le autorita

vescovili e la rapidita di intervento sul territorio da parte dei padri. Nelle epistole dell’ordine

149 Roma, Biblioteca Casanatense (d’ora in poi BC), ms. 3825, Decreti della Congregazione dell Inquisizione per gli anni
1600-1602, p. 60.
150 L. FIORANI, Cercando I'anime per la campagna, op. cit., p. 437.

61



gesuitico, vi sono numerose richieste da parte dei vescovi per garantirsi i servizi di predicatori per la
quaresima o di padri per le missioni. A volte, di fronte alla molteplicita di impegni dei padri gesuiti,
le risposte non erano immediate e gli ordinari erano costretti ad attendere e a fare ulteriori pressioni
sull’ordine. Altre volte, il clima stesso poteva costituire un impedimento nell’organizzazione di una
missione. Un caso esemplare si ritrova nello scambio epistolare del 1616 tra i padri gesuiti e il
suffraganeo di Albano, Monsignor del Zante. I1 2 luglio 1616 al monsignore venivano fornite come
giustificazioni del mancato invio dei padri il caldo avanzato e il clima pericoloso, invitandolo ad
attendere una stagione migliore!>!.

Nel loro operato, i missionari dovevano confrontarsi anche con una serie di limiti di natura
diversa che indebolivano I’efficacia della loro azione. I banditi non solo non potevano essere toccati
dal loro slancio apostolico, ma avevano anche il potere di sabotare i loro viaggi, derubandoli o
aggredendoli per le strade. Un episodio molto sgradevole accadde al padre Nicolds Bodadilla, il quale
nel gennaio 1569 era stato fermato nei pressi di Marino da un gruppo di malviventi per sottrargli i
cinquanta scudi che gli erano stati donati da Pio V'*2. La storia si concluse con un lieto fine dal
momento che uno dei banditi si penti e riportd indietro gli scudi rubati, ma in altri casi gli esiti furono
molto diversi. Michel de Montaigne nel raccontare 1’esecuzione dell’11 gennaio 1581 di uno dei
criminali piu famosi dello Stato della Chiesa, Bartolomeo Vallante, detto il Catena, ricordava come
il suo crimine piu terribile fosse stata 1’uccisione di due padri cappuccini, dopo averli costretti a

rinnegare Dio per aver salva la vita!>

. La violenza dei banditi non aveva limiti e non rispettava le
istituzioni ecclesiastiche, non venendo toccata dal messaggio religioso.

Durante i loro viaggi, i gesuiti potevano incontrare anche figure di fede diversa come ebrei e
turchi. L’esistenza di giuramenti a Sermoneta, Cori e Velletri, destinati ad essere pronunciati
esclusivamente dagli ebrei nelle testimonianze ai processi, testimoniava la diffusa presenza di piccole

comunita ebraiche sul territorio a partire dal tardo medioevo'>*

. La loro presenza in alcune citta durd
fino alla seconda meta del Cinquecento, quando papa Pio V il 26 febbraio 1569 emise la bolla
Hebraeorum gens quondam a Deo dilecta, che stabiliva I’espulsione di tutti gli ebrei dallo Stato
pontificio, ad eccezione delle comunita di Roma ed Ancona. Di fronte all’inversione di rotta a seguito
del regolamento dello stato economico ebraico da parte di Sisto V il 22 ottobre 1586, non tutti gli

ebrei tornarono nelle loro terre d’origine: fu il caso di Sermoneta, dove, a differenza di Velletri, la

comunita ebraica non riprese piu vita!>>. Ben diverso era il rapporto delle popolazioni locali con i

151 ARSI, ROM. 16/2, Epist. Gener., Albano, Lettera al Monsignor Vescovo del Zante, 2 luglio 1616, c. 423v.
152 N. A. BOBADILLA, Bobadillae Monumenta, Madrid, Gabrielis Lopez del Horno, 1913, p. 492.

133 M. MONTAIGNE, Viaggio in Italia, op. cit., p. 241.

154 M. PROCACCIA, Gli ebrei a Sermoneta, in Sermoneta e i Caetani, op. cit., pp. 205-212, p. 205.

155 vi, p. 211.

62



turchi, considerati come 1 nemici assoluti. Le razzie dei corsari islamici nel tratto di costa tra Nettuno
e il Circeo furono una costante per tutto il XVI secolo, saccheggiando i villaggi e deportando le
popolazioni. Oltre ai contatti violenti, potevano alternarsi in periodi meno tesi anche incontri casuali
per le strade, come raccontato nella lettera, precedentemente citata, inviata ad Ignazio di Loyola il 24
marzo 154856, Sulla strada tra Velletri € Napoli, il procaccio, che accompagnava i padri gesuiti,
venne in compagnia di tre turchi, tra i quali uno era parente del re di Tunisi. I tre percorsero il resto
del viaggio con loro, imparando il dogma della trinita e il Pater Noster.

Riguardo al numero di missioni gesuite, le epistole e le relazioni possedute dall’ARSI
certificano un ritmo quasi annuale di missioni nei territori attorno a Roma, a partire dal tardo
Cinquecento. Colpisce, pero, il fatto che ogni missione sembri ricominciare da zero, come se non
fossero passati altri padri negli anni precedenti. Questa percezione ¢ probabilmente un prodotto della
natura stessa delle missioni: la loro transitorieta non dava continuita di risultati nella pratica religiosa
quotidiana, per cui a distanza di un anno la situazione nei villaggi sostanzialmente non era cambiata.

Mentre per i barnabiti non ¢ stato possibile dare uno sguardo ai documenti delle relazioni, per
1 vincenziani, meno avvezzi alla pratica scrittoria rispetto ai gesuiti, esistono delle brevissime sintesi
delle missioni nel volume Missioni dall’anno 1640 all’anno 1784'>7. Poco dopo il loro arrivo a Roma,
1 lazzaristi, una volta appreso ’italiano, si impegnarono in missioni nei territori circostanti e nel 1642
visitarono le citta di Norma, Cisterna e Giulianello, passando anche nelle campagne intorno ad Ostia
e Cisterna. In queste relazioni, non ci sono riferimenti al contesto religioso, ma si pud dedurre come
il quadro locale non fosse poi cambiato da inizio Seicento: sostando in ogni cittad per almeno venti
giorni, i vincenziani continuavano a stimare il successo delle loro missioni in base al numero di
confessioni € comunioni, come i gesuiti, e a riscontrare casi di persone che non volevano confessarsi
ancora alla meta del Seicento.

Questo breve quadro della storia religiosa delle Indie Romane, sviluppato a partire dalle fonti
stesse, ha aggiunto nuove sfumature all’idea di spazi di liberta dei rudes, che era stata introdotta a
conclusione del capitolo precedente. L’assenza di una rete parrocchiale consolidata e la presenza
aleatoria del potere vescovile spingevano i pastori, i contadini e le donne del luogo a ricercare un
rapporto diverso con il sacro in aree in cui per lunghi periodi non si celebrava la messa. Lo spirito
della Controriforma, nonostante la grande vicinanza a Roma, tocco solo indirettamente e
saltuariamente gli abitanti delle Indie Romane. Il vero volto della Chiesa post-tridentina per questi
individui furono 1 missionari, che si relazionarono direttamente con loro e osservarono il loro stile di

vita. La natura transitoria delle missioni, pero, escludeva la possibilita di attuare cambiamenti dello

156 Litterae quadrimestres ex universis, praeter Indiam et Brasiliam, op. cit., p. 92.
157 Roma, Archivio Provinciale della Congregazione della Missione (d’ora in poi APCM), Missioni dall’anno 1640
all’anno 1784, cc. 1r-1v.

63



stile di vita religiosa, ottenendo successi temporanei e, di conseguenza, fallaci. Una volta partiti i
missionari, 1 rudes si ritrovavano di nuovo soli di fronte alla loro dura realta e dovevano trovare
soluzioni alternative per confrontarsi con essa, dando forma a superstizioni e poteri magici. E il
momento di dar spazio alle loro storie e alle loro voci, restringendo definitivamente lo sguardo alla

dimensione locale delle Indie Romane.

64



Capitolo terzo:

Le manifestazioni multiformi della stregoneria nelle Indie Romane

Nel vasto insieme di superstizioni praticate nel contesto delle Indie Romane, la forma piu
eclatante e pericolosa agli occhi delle autorita fu la magia in tutte le sue molteplici espressioni. Nel
sistema di vita e di pensiero dei rudes romani, il mondo magico aveva la funzione specifica di
inquadrare e di dare una spiegazione a traumi di difficile comprensione!, generando un sottobosco di
pratiche sommerse, che venivano illuminate solamente in alcuni casi dagli interventi delle autorita,
ma che rimanevano una parte integrante della vita quotidiana®. Dare una definizione univoca a queste
pratiche non ¢ un’operazione scontata, dal momento che il dibattito storiografico sul lessico relativo
alla magia ¢ ancora acceso. Va, pero, specificato a grandi linee come verra inteso il concetto di
stregoneria in questo capitolo: la priorita verra sempre data al contesto locale, tenendo presente allo
stesso tempo la lunga storia di questo concetto nella tradizione cristiana. Brian Levack, a questo
proposito, parla di un concetto cumulativo di stregoneria®, che si ¢ formato attraverso una serie di
stratificazioni per tutto il Medioevo e la prima eta moderna.

Tra 1 vari piani che ne compongono ’impianto concettuale, I’aspetto pratico costituisce una
prima lente per cogliere piu a fondo il significato del termine. Al rapporto con gli effetti pratici si lega
la questione della realta di un crimine di per sé impossibile*. Tenendo conto di cio, diversi storici, tra
cui Stuart Clark e Edward Bever, concordano sul fatto che, nonostante la sua impossibilita pratica, la
gente comune considerasse il maleficium come una minaccia reale, capace di causare afflizioni. La
dimensione di realta della minaccia porta a riflettere sulle pratiche associate a questo termine.
Stregoneria, infatti, non va inteso esclusivamente come sinonimo di magia nera®, ma puo essere
riferito a due tipologie di attivita diverse, strettamente interconnesse tra loro: il maleficium e il
satanismo®. Il primo ¢ un potere attivato ¢ manipolato dall’uomo in grado di far male, mentre il
secondo instaura una relazione diretta tra strega e diavolo che trova la massima espressione nelle idee
del patto e del Sabba. La lunga elaborazione teorica sul concetto di stregoneria, che ha contraddistinto

la storia del cristianesimo a partire dal XII e dal XIII secolo, comporto I’estensione dell’etichetta di

'S. CLARK, Thinking with demons: the Idea of Witchcraft in Early Modern Europe, Oxford-New York, Oxford
University Press, 1997, p. 441.

2E. BEVER, The realities of witchcraft and popular magic in early modern Europe: culture, cognition, and everyday
life, Basingstoke-New York, Palgrave Macmillan, 2008, p. 6.

3B. LEVACK, La caccia alle streghe in Europa, Bari-Roma, Laterza, 1999, p. 34.

4 G. HENNINGSEN, L avvocato delle streghe: stregoneria basca e Inquisizione spagnola, trad. it., Milano, Garzanti,
1990, p. 307.

5D. GENTILCORE, 1l vescovo e la strega: il sistema del sacro in Terra d’Otranto all’alba dell’eta moderna, trad. it.,
Nardo, BESA, 1992, p. 248.

®B. LEVACK, La caccia alle streghe in Europa, op. cit., p. 10.

65



stregoneria diabolica a qualsiasi forma magica, nonostante non corrispondesse alla realta vitale del
mondo rurale. Il diavolo non rientrava nelle preoccupazioni quotidiane dei contadini, ma era piuttosto
una proiezione della classe intellettuale’. L affermazione dello stereotipo del sabba fu il prodotto
dell’interazione tra letteratura demonologica e processo giudiziario®, costituendo la precondizione
della diffusione di queste idee fino agli strati piu bassi della societad. Al sabba era direttamente
associata da inizio Quattrocento ’idea dell’esistenza di un’unica setta segreta di streghe e stregoni,
che minacciava di sovvertire I’ordine sociale vigente®. Questo concetto cumulativo ha avuto una
lunga storia e ha guidato la repressione del fenomeno della stregoneria durante 1’eta moderna.

In questo capitolo, ’interesse, pero, sara rivolto non tanto alla caccia alle streghe, di cui non
si pud propriamente parlare nelle Indie Romane, quanto alla realta stessa della magia.
L’interpretazione di questi fenomeni ¢ stata un ambito di intense riflessioni storiografiche, che non
hanno ancora raggiunto una soluzione definitiva per la natura stessa dell’argomento. Fattori sociali,
economici, sessuali e psicologici contribuirono allo stesso modo alla diffusione capillare della
stregoneria nelle societa occidentali del tempo. La stregoneria riuniva dentro di s¢ una molteplicita di
espressioni slegate tra loro, che il potere intellettuale tento di riunire sotto un unico nome. Nel mondo
rurale, si trattava di una parte imprescindibile della vita quotidiana'®, agendo come sistema di
pensiero, capace di dare un senso ad una realta a tratti inspiegabile. L’interazione tra questa realta
magica € le idee dominanti delle classi intellettuali avveniva all’interno dei processi'!, che
influenzavano le confessioni delle imputate. Un esempio di questo contatto potrebbe essere rilevato
nella trasformazione dei pensieri dominanti in esperienze oniriche!?, prodotto di un sentimento
diffuso di repressione sociale, che si riscontrava nell’uniformita delle testimonianze dell’imputate.
Tra le varie interpretazioni date, nelle seguenti pagine la stregoneria verra considerata come prodotto
della societa e dei complessi rapporti tra idee dominanti e relazioni interpersonali nella vita
quotidiana, tentando di trovare un equilibrio tra le sue multiformi manifestazioni nelle Indie Romane
e il tentativo delle autorita di ricondurle sotto un’unica etichetta. Le storie esemplari assolveranno
una funzione esemplare per testimoniare la diffusione nella mentalita e nella vita privata di queste

pratiche: esempi di una realta oscura, ma sempre presente anche a pochi chilometri da Roma.

7S. CLARK, Thinking with demons, op. cit., pp. 442-443.

8 B. LEVACK, La caccia alle streghe in Europa, op. cit., p. 57.

° vi, p. 52.

10 B, BEVER, The realities of witchcraft and popular magic in early modern Europe, op. cit., p. 6.

W B. LEVACK, La caccia alle streghe in Europa, op. cit., p. 147.

12.0. DI SIMPLICIO, L autunno delle stregoneria: maleficio e magia nell Italia moderna, Bologna, 11 Mulino, 2005, p.
349.

66



1. 1l sabba di Cisterna: una storia dai molteplici esiti

Nel contesto delle Indie Romane spicca per la sua unicita il celebre caso del sabba di Cisterna.
Prima di cominciare ad analizzare le molteplici questioni annesse, ¢ opportuno indicarne le coordinate
geografiche e temporali per inserirlo esattamente nel quadro storico. A livello politico, la citta di
Cisterna era un feudo della famiglia Caetani, collocato all’interno dell’Agro Pontino, e faceva parte
del contado sottostante alla roccaforte di Sermoneta. Dal punto di vista storico, il processo
inquisitoriale fu celebrato dal 10 novembre 1575, giorno dell’invio dell’istruzione da parte del
cardinale di Pisa, Scipione Rebiba, al vicario Giovanni Francesco Bonamici, al 22 gennaio 1576,
giorno dell’abiura pubblica. Nella storia dell’Inquisizione romana, il processo si colloca nel momento
iniziale dell’apertura del nuovo fronte di battaglia contro ogni forma di magia, costituendo un
passaggio intermedio dell’approccio applicato dal Sant’Uffizio alla questione della stregoneria.

Per studiare questa vicenda, numerosi storici si sono concentrati sul volumetto di una ventina
di pagine, posseduto dalla Biblioteca Magliabechi di Firenze, di cui esiste una copia anche
all’Archivio Caetani'®, e intitolato “Istruzioni ed atti relativi ad un procedimento inquisitoriale di
stregoneria nella terra di Sermoneta, I’anno 1575”. Questo documento ¢ di straordinaria importanza,
dal momento che unisce le carte delle istruzioni inviate al commissario inquisitoriale, dello stato
d’accusa, della sentenza, dell’abiura e di diverse lettere scambiate tra i protagonisti della vicenda,
offrendone un quadro relativamente. Da questo insieme di fonti ¢ possibile tracciare una breve sintesi
del processo inquisitoriale. Purtroppo, non sono presenti informazioni sulle sue modalita di apertura,
in quanto si comincia a conoscere questa storia dall’invio del commissario Bonamici, successivo
all’esplosione del caso, come riportato dall’istruzione inviatagli dal cardinale di Pisa il 10 novembre

1575, in cui lo invitava a:

[...] cognoscere in nome del S.to Officio la causa di quelle che si pretendono streghe, et d’altri
ritenuti per cose della fede, usando la debita diligenza informare il processo, et procedere alla

speditione come sara di giustitia'®.

Arrivato sul luogo, Bonamici avvisava il cardinale che delle sei donne imprigionate sei
avevano confessato integralmente, ad eccezione di Veneranda, la quale continuava a negare di aver
partecipato ai riti con le compagne. Insieme a queste donne, viene citata una figura maschile, che

Rebiba aveva liquidato superficialmente con 1’espressione “altri ritenuti per cose della fede”: si

13 R. MANNELLI GALILEI RICCARDY, Istruzioni ed atti relativi ad un procedimento inquisitoriale di stregoneria nella
terra di Sermoneta, I’anno 1575, Firenze, Tipografia Giuntina, 1920.
Y 1vi, p. 15.

67



trattava di un certo Maestro Giovanni, cuoco savoiardo e suddiacono di settantacinque anni, che,
come Veneranda, negava ogni tipo di accusa. Di quali crimini queste donne si erano rese colpevoli?
A partire dalle accuse delle compagne nei confronti di Veneranda e del maestro Giovanni, emerge

una descrizione piuttosto lineare della pratica del Sabba:

che hanno veduto quando I’ha adorato il diavolo e fattogli reverentia alla rovescia et hanno sentito
quando nella adorazione 1’ha detto tu sei soprastante dell’anima mia e sono state presenti quando
un diavolo in forma di homo I’ha sposata, et quando la s’¢ unta et ¢ andata alla noce sopra un
becco negro, et che ¢ stata con loro a stregare et occidere sette creature, et in questo tutte e cinque
sono concorde. Et Tiburtia che ¢ la piu vecchia dice che la compagnia ultima delle streghe fusse
principiata a Cisterna, che Veneranda per molti anni innanzi era strega con Natalino suo marito,
quale ¢ morto, e che s’¢ trovata insieme con loro a pigliare il grasso d’uno impiccato a Cisterna
per far l'unguento, et di piu dice che quando Veneranda entro in questa ultima compagnia di
streghe, che in presentia sua la rinego la fede di Cristo, si dette al diavolo in anima et corpo, et gli
giuro obedientia sopra una carta nera dove erano certe lettere verdi, che il diavolo teneva in mano
et che cosi faciono tutte l'altre, bencheé non tutte insieme (et le quattro confessano avere cosi

fatto)".

L’uomo, invece, veniva accusato di aver sposato un demone in forma di donna, di aver adorato
il demonio e di aver accompagnato le donne fino alle porte delle case quando “sono state a stregare e

a guastare le creature!®”

, pur rimanendo fuori dalle abitazioni insieme alla piu giovane di loro,
Margherita. Sul maestro Giovanni si addensavano la maggior parte dei sospetti, in quanto su di lui
ricadeva anche ’accusa di eresia per la sua convinzione che, dopo la consacrazione, nell’ostia ci fosse
ancora il pane e nel calice il vino!”. Il commissario riteneva, per questo, necessario condurlo a Roma
per avviare un processo contro di lui alla Santa Sede, temendo per la sua fragilita fisica nel caso fosse
stato interrogato da altri, senza le dovute precauzioni. Giovanni Romeo interpreta questo maggiore
interesse verso la sua figura come prova della gravita superiore del reato di eresia su quello di
stregoneria in quegli anni'®,

Tornando alla cronaca del processo, una delle lettere presenti nel libretto, inviata il 19

novembre 1575 dal cardinale di Pisa a Bonamici, da notizia della morte di una delle imputate senza

dare precisazioni sul nome e sulla causa di morte!®. La settimana successiva, il 26 novembre 1575, il

5 i, p. 6.

1 i, p. 7.

17 Ibidem.

18 G. ROMEO, Inquisitori, esorcisti e streghe nell Italia della Controriforma, Firenze, Sansoni, 1990, p. 27.

19 R. MANNELLI GALILEI RICCARDY, Istruzioni ed atti relativi ad un procedimento inquisitoriale di stregoneria nella
terra di Sermoneta, I’anno 1575, op. cit., p. 16.

68



cardinale assegnava al commissario il compito di scegliere quali penitenze includere nell’abiura
pubblica per le cinque imputate che avevano confessato e lo invitava ad attendere la fine della difesa
di Veneranda e del maestro Giovanni per confrontare le testimonianze ottenute?’. Nella stessa lettera,
di fronte alle incertezze di Bonamici sull’atteggiamento da tenere nei confronti di Veneranda e delle
accuse di infanticidio, le parole del cardinale Rebiba imponevano una linea di cautela nel ricercare

una confessione sincera da parte dell’imputata e nel rispettare i confini giurisdizionali:

la convittione deve essere non solamente d’essere trovata in giuoco con 1’altre, ma che sia stata
anco fuor del giuoco in qualche raggionamento o fatto che importi heresia e apostasia. Per quel
capo poi tocca che gli homicidii, voi non dovete intromettervi in questo essame se non per quella
parte che dovete cercare se i delitti che confessano siano stati fatti per prestar servitu et obedienza
al diavolo in essecutione d’apostasia. Nel resto il carico si rimettera per ordine di N. Signore a’

un giudice seculare, il quale con formar nuovo processo verra alla pena dei delitti temporali?'.

Giovanni Romeo suggerisce che dietro queste parole ci fosse una sfiducia nella realta del
sabba e interpreta la scelta di rimettere 1’onere di indagare sugli omicidi al tribunale secolare come
una mancanza di apprensione nei confronti delle streghe??. Non si conoscono le carte del processo
portato avanti dalle autorita laiche, ma, come verra dimostrato in seguito, ¢ molto probabile che sia
stato aperto subito dopo I’abiura pubblica.

Dai documenti del volume della biblioteca fiorentina non trapelano notizie sulle modalita e il
momento della confessione di Veneranda, ad eccezione di una lettera inviata al commissario il 3
dicembre 1575 dal cardinale di Sermoneta, Nicolo Caetani, che si dimostrava particolarmente
dispiaciuto per i crimini da lei commessi, ma sollevato dalla sua confessione?®. Il nome di Veneranda
di Natalino, insieme a quelli di Tiburtia di Spatiano, Marchesana di Pietropaolo, Giovanna di Bosso,
Rita corsa e Margherita di Paolozzo, ricompariva nella sentenza, che condannava le ormai sei streghe
per il reato di apostasia, dal momento che avevano rinunciato alla fede in Dio, avevano giurato
obbedienza al diavolo e avevano fatto parte della setta delle streghe?*. Di fronte al loro sincero
pentimento, Bonamici dichiarava di mitigare le pene stabilite dai canoni ecclesiastici e imponeva loro
di fare abiura pubblica, indossando I’ habitello e stabilendo una serie di penitenze annesse. Le streghe

furono poi condannate al carcere perpetuo. Come evidenziato da John Tedeschi, si tratta di

20 [vi, pp. 16-17.

2L Ibidem.

22 G. ROMEO, Inquisitori, esorcisti e streghe nell Italia della Controriforma, op. cit., p. 27.

23 R. MANNELLI GALILEI RICCARDI, Istruzioni ed atti relativi ad un procedimento inquisitoriale di stregoneria nella
terra di Sermoneta, I’anno 1575, op. cit., pp. 17-18.

2 i, pp. 9-10.

69



un’espressione che puo generare confusione nel linguaggio istituzionale: non si riferiva, infatti, ad
una condanna all’ergastolo, quanto ad un confinamento di tre anni®>. Alla sentenza segue il testo
dell’abiura di Tiburtia®®, ripetuta nello stesso modo dalle altre donne, ma in entrambi i casi mancano
le date. Dalle lettere annesse si ricava I’informazione dell’indisposizione di Giovanni Francesco
Bonamici, che viene accennata nelle epistole inviategli dal cardinale di Sermoneta il 7 dicembre 1575
e il 22 gennaio 1576%7. Tra queste lettere, si scopre anche il fato del maestro Giovanni, che era stato
consegnato a Roma, come riportato nella lettera di Rebiba inviata a Bonamici il 7 dicembre 15752,

In queste pagine ¢ stata ricostruita la vicenda secondo la narrazione lineare che emerge dai
documenti, ai quali gli storici hanno fatto riferimento per confrontarsi con questa storia. Il prossimo
passo sara analizzare le questioni principali che il caso solleva e confrontarlo con alcuni processi
contemporanei attraverso la mediazione delle parole dei protagonisti e degli storici. Successivamente,
si tornera a parlare della storia in sé per cambiarne leggermente il corso lineare, aggiungendo alcune
correzioni e coprendo alcuni vuoti grazie alle sei lettere rinvenute all’ Archivio Caetani, che offrono
nuovi punti di vista e informazioni inedite sull’intera questione.

Il nodo di tutta la vicenda si identifica nel sabba, I’elemento di scandalo che ruppe la
tranquillita della vita nella comunita di Castel di Cisterna. Come accennato in precedenza, dai
documenti prende forma una descrizione dei rituali perfettamente in linea con lo stereotipo del sabba,
elaborato dai demonologi a partire dal XIV secolo. E evidente come a Cisterna si riscontri una piena
accettazione del mito da parte della piccola comunita di streghe, dimostrando quanto il mito-rito del
sabba fosse penetrato nel profondo dell’inconscio collettivo®® anche nelle Indie Romane. Si ritrovano
in azione il principio di inversione con la celebrazione dei rituali al contrario in onore del diavolo, la
copulazione con i demoni sotto sembianze umane, la presenza del caprone nero e la pratica
dell’infanticidio. Un assente rilevante, invece, ¢ costituito dal volo notturno, solitamente protagonista
dei viaggi per raggiungere i luoghi dei rituali. La sua assenza potrebbe essere legata alla natura dei
documenti che non riportano direttamente le confessioni, ma citano le accuse rivolte a Veneranda
dalle altre, riportando solamente “un eco fioco e alterato delle voci di donne™°. In un solo passaggio

dello stato d’accusa viene citato un verbo di spostamento, “accompagnare”, dando 1’idea che queste

25 J. TEDESCHI, Inquisitorial law and the witch, in Early Modern European Witchcraft: centres and peripheries, edited
by B. Ankarloo and G. Henningsen, Oxford, Oxford University Press, 1990, pp. 83-118, p. 104.

26 R. MANNELLI GALILEI RICCARDI, Istruzioni ed atti relativi ad un procedimento inquisitoriale di stregoneria nella
terra di Sermoneta, I’anno 1575, op. cit., pp. 13-14.

27 Ivi, pp. 18-19.

B i, p. 18.

V. ANTONELLI, La stregoneria a Lucca, in Stregoneria e streghe nell’Europa moderna: convegno internazionale di
studi (Pisa, 24-26 marzo 1994), a cura di G. Bosco e P. Castelli, Pisa, Ministero per i Beni Culturali e Ambientali, Ufficio
centrale per i beni librari, le istituzioni culturali e I’editoria, 1996, pp. 409-424, p. 420.

30 C. GINZBURG, Storia notturna: una decifrazione del sabba, Torino, Einaudi, 2008, p. 70.

70



streghe si muovessero camminando per raggiungere le case delle vittime. Si ritrova, invece, 1’idea dei
demoni incubi e succubi, elaborata nel corso del Quattrocento?!, che consumavano rapporti sessuali
con i partecipanti al sabba. Oltre a ci0, nel racconto non ci sono elementi originali o collegamenti con
pratiche folcloriche locali, che possano far pensare ad un uso semplificatorio dello stereotipo
sabbatico proiettato su un nucleo di credenze locali. Qui, infatti, tutto ruota intorno all’idea classica
di sabba. Sulle modalita del rito, tra i nuovi documenti che verranno proposti, una lettera di Giovanni
Girolamo Ceccarelli, inviata il 17 novembre al cardinale di Sermoneta, aggiunge nuovi dettagli,

descrivendo passo per passo una inversione totale della liturgia ortodossa:

[...] e dissero de piu, haver adorato il Demonio, quando andavano a gli giuochi, quale sedeva in
una sedia negra, e gli facevano reverenza al contrario di quel che si fa ordinariamente, voltando
le spalle verso di lui, inclinando la testa verso le spalle et alzando gl'occhi al Cielo, dicendo
ogn’una Tu sei soprastante dell'anima mia, e che al alzare del Santissimo Sacramento voltavano

gl'occhi da una banda e sputavano in terra, e che non se buttavano acqua benedetta®>.

Analizzando queste parole, la chiave di lettura proposta da Edward Bever sulla trasformazione
attuata dalle teorie demonologiche di un comportamento peccaminoso in una contro-religione
sotterranea’® prende effettivamente forma. Il totale ribaltamento della liturgia cattolica segnava il
momento di iniziazione ad un mondo diverso®*, in cui al centro veniva posta I’adorazione del diavolo,
dando origine ad una vera e propria anti-societd. Proprio nella perversione dei simboli e dei riti
cristiani si esprimeva tutto il potere sovversivo del principio di inversione®. L’assenza di tratti
originali testimonia come in questo caso ci sia stata una sovrimposizione del modello del sabba,
elaborato dalla classe intellettuale, in uno spazio di cultura marginale®. In questo caso, la presenza
della discussa figura del cuoco savoiardo complica la questione: ¢ difficile sostenere la tesi proposta
da Brian Levack che la stregoneria diabolica fosse stata creata dalla tortura’’, dal momento che nei
documenti della Biblioteca Magliabechi non sono presenti riferimenti espliciti all’applicazione della
tortura sulle sei donne che confessarono immediatamente. L’unico riferimento nel volume alla tortura

compare al termine dello stato d’accusa quando Giovanni Francesco Bonamici scrisse:

31 M. MONTESANO, Streghe: Le origini, il mito, la storia, Firenze, De Vecchi, 2020, p. 74.

32 ACR, Fondo Generale, 17 novembre 1575, no. 60041.

33 E. BEVER, The realities of witchcraft and popular magic in early modern Europe, op. cit., p. 93.

34 R. ROWLAND, “Fantasticall and devilishe persons”: European witch-beliefs in comparative perspective, in Early
Modern European Witchcraft, op. cit., pp. 161-190, p. 165.

35 E. BEVER, The realities of witchcraft and popular magic in early modern Europe, op. cit., p. 168.

36 B. LEVACK, La caccia alle streghe in Europa, op. cit., p. 147.

37 i, p. 17.

71



Nondimeno io ho animo di dare il termine alla detta Veneranda "ad se defendere”, et passato che
sia metterla "absque giudicio probatorio” alla tortura per vedere di farla confessare con la propria

bocca et provvedere alla salute dell’anima sua®® [...]

Detto questo, non si puo escludere che il timore di essere torturate costituisse un impulso verso
I’uniformita delle confessioni. In questo caso, pero, il canale di diffusione dello stereotipo sabbatico
nelle campagne pontine risulterebbe pitt complesso e uno snodo centrale potrebbe essere stato proprio
la figura del maestro Giovanni. La sua provenienza, la sua lunga vita, il suo lavoro e le sue idee
religiose tendenti all’eresia lo rendono il profilo ideale che possa aver introdotto queste donne
all’immaginario del sabba. Questa ipotesi converge verso quanto proposto da Oscar Di Simplicio
riguardo alla diffusione del sabba: le idee della gente comune si riproducono e si amplificano a partire
da un Aumus generato da varie forme di indottrinamento, identificate in questo caso con la figura del
cuoco™.

La provenienza dalla diocesi di Ginevra in un periodo di spaccatura del mondo cristiano lo
connetteva direttamente al nucleo di credenze diffuse lungo I’arco alpino, ritenuto da Carlo Ginzburg
un centro principale di diffusione dello stereotipo sabbatico in tutta Europa*’. L’eta avanzata, circa
settantacinque anni, prospetta la possibilita di aver vissuto in prima persona la trasformazione della
realta ginevrina dopo I’arrivo di Calvino, entrando a contatto con le idee riformate. Oltre a ci9, la sua
professione di cuoco si caratterizzava per la costante mobilita, veicolando idee ed interagendo con
diverse culture. Il maestro Giovanni, perd, non era solo un cuoco, ma anche un suddiacono, che,
nonostante non avesse mai officiato una funzione in quaranta anni e non avesse mai indossato
I’abito*!, doveva avere almeno una conoscenza a grandi linee del rito liturgico, sicuramente di livello
superiore rispetto alle sei donne. Le sue idee, poi, risultavano compromesse dal punto di vista
dell’ortodossia: oltre ad essersi macchiato di simonia, la sua visione sulla transustanziazione era
pericolosamente vicina alle posizioni zwingliane e calviniane, affermando che nell’ostia dopo la
consacrazione ci fosse ancora il pane e nel calice il vino*?. Manifestava, inoltre, un certo orgoglio nel
sostenere di aver insegnato la sua posizione ai rudes durante le loro conversazioni, costituendo
un’ulteriore prova del suo possibile ruolo come portatore di idee eterodosse e aliene al contesto locale,

in cui ¢ probabile esistesse una nozione popolare di stregoneria, identificabile esclusivamente nel

38 R. MANNELLI GALILEI RICCARDI, Istruzioni ed atti relativi ad un procedimento inquisitoriale di stregoneria nella
terra di Sermoneta, ’anno 1575, op. cit., p. 8.

3 0. DI SIMPLICIO, L autunno della stregoneria, op. cit., p. 340.

40 C. GINZBURG, Storia notturna, op. cit., p. 73.

41 R. MANNELLI GALILEI RICCARDI, Istruzioni ed atti relativi ad un procedimento inquisitoriale di stregoneria nella
terra di Sermoneta, ’anno 1575, op. cit., p. 7.

42 Ibidem.

72



maleficio, non nel sabba. Sulla veridicita di questa ipotesi, finché non verranno trovati altri documenti
sulla sua persona, che potrebbe essere presenti all’Archivio della Congregazione per la Dottrina della
Fede, non si puo avere una conferma definitiva. Va detto che i vari aspetti della sua figura e della sua
storia ne tratteggiavano il profilo di possibile mina vagante in un contesto ristretto, come il feudo di
Cisterna, ragione per cui fu trasferito a Roma per verificare il sospetto di eresia.

Indipendentemente dal canale di provenienza dello stereotipo sabbatico, il contesto di
marginalita ha avuto un ruolo nel favorire la diffusione di queste idee eterodosse, trovando delle
attente ascoltatrici nelle sei donne di umili condizioni. L’eta di queste ultime variava ampiamente
dalla piu anziana, Tiburtia, alla piu giovane, Margherita. Osservando i lori nomi e le annesse
espressioni onomastiche, colpisce I’assenza di queste per la figura di Rita, a cui viene aggiunta
solamente la sua origine: “corsa**”. La sua provenienza dalla Corsica non solo conferma la presenza
nelle campagne pontine di lavoratori stranieri, ma attesta ulteriormente il basso status sociale di
questa setta. La marginalita e la poverta rendevano queste donne particolarmente predisposte ad
accogliere idee simili nella speranza di ottenere un potere in grado di trasformare la loro condizione**,
innescando una serie di meccanismi psicologici, tipici di situazioni represse e marginali. Nelle stesse
accuse di infanticidio si puo intravedere la funzione della stregoneria come valvola di sfogo
dell’istinto aggressivo nascosto dentro ogni individuo, come fatto notare da Gustav Henningsen*. 1l
contesto ¢ stato, di conseguenza, un fattore cruciale dell’episodio, ma, una volta che le autorita
ecclesiastiche e laiche aprirono uno spiraglio in questa marginalita, quale strategia preferirono
adottare?

Una prima risposta riguarda la linea adottata dal Sant’Uftfizio di fronte allo scandalo del sabba
e dei suoi massimi esponenti. Gli anni Settanta rappresentarono un primo momento di svolta verso
una maggiore moderazione, dopo la parallela sconfitta dell’eresia in Italia. La posizione
dell’istituzione si esprimeva nelle lettere del cardinale di Pisa, Scipione Rebiba (1504-1577), uno dei
massimi esponenti del nucleo sorto intorno al Carafa negli anni ’50. Rebiba, nato a San Marco in
provincia di Messina, fu una creatura di Gian Pietro Carafa, stringendo amicizia con lui sin dal suo
arrivo a Roma nel 1536. Fu creato cardinale il 20 dicembre 1555 e nominato membro del Sant’Uffizio
nel settembre 1556, dopo aver ricoperto la carica di governatore di Roma dal 5 luglio al 20 dicembre
1555. La sua vicinanza con la famiglia Carafa lo rese vittima dell’azione del tribunale del governatore
di Roma contro 1 discendenti di Paolo IV, venendo arrestato la notte del 7 febbraio 1561 e liberato

solo il 31 gennaio 1562. Sotto Gregorio XIII, il cardinale torno a godere di ampi margini di manovra

B i, p. 9.
4 D. GENTILCORE, I/ vescovo e la strega, op. cit., p. 258.
4 G. HENNINGSEN, L ‘avvocato delle streghe, op. cit., p. 307.

73



e di una preminenza indiscussa all’interno del Sant’Uffizio in qualita di decano*. Da questa posizione
privilegiata diede un contributo alla definizione dello stile dell’Inquisizione, come testimoniato dai
numerosi scambi epistolari con gli inquisitori locali, con gli ordinari e con i nunzi. La sua figura e il
suo passato sono fondamentali per comprendere la strategia adottata dal Sant’Uffizio in questa
vicenda. Il suo intervento come rappresentante del Sant’Uffizio fu improntato negli anni ad imporre
una maggiore cautela nelle azioni dei giudici laici, degli ordinari e degli inquisitori locali*’, avviando
quella linea procedurale di moderazione nei confronti delle streghe italiane che divenne dominante
dal 1588 in poi*®.

La sua posizione moderata costituisce un filo conduttore tra il sabba di Cisterna e un caso
gemello, accaduto a Lecco nel 1569. La vicinanza temporale e la somiglianza degli episodi richiedono
uno sguardo da piu vicino, volto ad individuare una linea di continuita nell’azione inquisitoriale,
esemplificata dal corpo epistolare del cardinale. A Lecco la vicenda assunse caratteri piu esplosivi
per I’intreccio di poteri e volonta che si era delineato. Come per Cisterna, 1’intera questione ruotava
intorno alla pratica del sabba da parte di questo gruppo di donne, che avevano confessato, oltre alla
loro partecipazione ai rituali, di aver operato malefici contro bambini e animali e di aver profanato le
immagini sacri e ’eucarestia*®, come riportato nella lettera inviata il 9 marzo 1569 dall’arcivescovo
di Milano, Carlo Borromeo, a Scipione Rebiba’. Di fronte ad uno scenario simile, il processo prese
inizialmente una piega molto diversa per volonta dello stesso Carlo Borromeo, che aveva manifestato
una forte determinazione a condannarle. Per Adriano Prosperi, Borromeo simboleggiava il fervore
devoto contro il demonio®!, in linea con la politica di persecuzione nei confronti dei reati magici
avviata nella sua arcidiocesi. Il fatto che le donne non fossero relapse costitui 1’ostacolo principale
alla sua azione persecutoria, in quanto non poteva attuare una giustizia sommaria. La sua intenzione
era di aprire un nuovo processo come ordinario per superare i vincoli della procedura inquisitoriale,
ma Borromeo dovette vedersela con la volonta del cardinale Rebiba e di papa Pio V, che, nella lettera
inviata dal cardinale a Borromeo il 9 aprile 1569, ordino di verificare prima i “corpi de delitti loro”
per poi fare giustizia®?. Nonostante questa richiesta di cautela da Roma, la morte sospetta di
un’imputata in carcere e le pressioni di Borromeo per procedere all’esecuzione capitale di altre cinque

spinsero il Senato milanese ad intervenire, denunciando al Sant’Uffizio gli abusi dell’ordinario nel

46 https://www.treccani.it/enciclopedia/scipione-rebiba_%28Dizionario-Biografico%29/

47 B. RINAUDO, S. MIRACOLA, Il cardinale Scipione Rebiba (1504-1577): vita e azione pastorale di un vescovo
riformatore, Patti, L’ Ascesa, 2007, p. 101.

*® G. ROMEO, Inquisitori, esorcisti e streghe nell’ltalia della Controriforma, op. cit., p. 29.

4 B. RINAUDO, S. MIRACOLA, /I cardinale Scipione Rebiba (1504-1577), op. cit., p. 107.

S0 BA, Milano, ms. P.4 inf,, f. 64r.

SUA. PROSPERI, Tribunali della coscienza, op. cit., p. 375.

52 Milano, Biblioteca Ambrosiana (d’ora in poi BA), ms. F. 83 inf., f. 447r.

74


https://www.treccani.it/enciclopedia/scipione-rebiba_%28Dizionario-Biografico%29/

corso del 156933, La verifica degli atti integrali a Roma, spediti nel settembre 1569, spinse il cardinale
Rebiba a manifestare riserve verso 1’operato di Borromeo e ad imporre la sospensione dell’esecuzione
1’11 febbraio 1570.

Questa politica di cautela e di rispetto della procedura fu traslata dallo stesso cardinale al caso
di Cisterna, dove si raccomando sin dalla prima istruzione inviata al commissario di usare “la debita

diligentia in formare il processo, et procedere alla spedizione come sara di giustizia®*”

. A questo
scopo, I’esperienza nel contrastare il fervore di Borromeo si rivelo utile in un contesto meno teso dal
punto di vista giurisdizionale. Entrambi i processi di Lecco e di Sermoneta divennero due passaggi
fondamentali nella formazione di una tradizione che ebbe come esito la depenalizzazione del sabba,
a partire dal 1588, Questa forma di scetticismo preconcetto, in atto a Sermoneta, secondo Giovanni
Romeo, fu il fattore che soffoco sul nascere ogni eventuale tentazione di allargare la repressione a
macchia d’olio®¢, eliminando le precondizioni stesse alla base dei meccanismi delle cacce alle streghe.

Rispettare la procedura implicava anche 1’applicazione della tortura nei casi in cui I’imputato
continuava a negare di fronte a prove evidenti o in cui si credeva che la confessione fosse
incompleta’’. In altre occasioni, il cardinale Rebiba si dimostro a favore della sua applicazione, pur
rispettando le limitazioni imposte, come emerge in una sua lettera inviata a Bologna nel 1572 quando
suggeriva che “il caso di M.ro Pavolo Vasellero, et di comun parere si ¢ concluso che se gli habbia a
dare di buona corda per chiarirsi se ¢ veramente relapse, et se le cose che se li oppongono sono state

>8> Rebiba avrebbe manifestato la stessa accondiscendenza anche nel

dette da lui con mala intenzione
processo di Sermoneta, come verra confermato dai documenti dell’ Archivio Caetani.

11 cardinale, dopo la conclusione del processo, invito il commissario a rilasciare le streghe alle
autorita locali per verificare I’accusa di omicidio. Il potere dei Caetani in questo processo si
identificava nella figura del cardinale di Sermoneta, Nicolo Caetani, che si dimostro rispettoso delle
scelte del commissario e della via del misto foro, attendendo la conclusione del processo inquisitoriale
per intervenire attraverso il luogotenente del feudo. Il suo grande interesse verso la vicenda derivava
dai compiti che aveva assunto nella famiglia: 1a sua personalita autoritaria ed energica lo aveva spinto

a caricarsi del ruolo di capo spirituale e amministrativo della famiglia dopo la morte del fratello, il

duca Bonifacio Caetani IV, nel 1574%°.

33 G. ROMEO, Ingquisitori, esorcisti e streghe nell Italia della Controriforma, op. cit., p. 50.

5% R. MANNELLI GALILEI RICCARDI, Istruzioni ed atti relativi ad un procedimento inquisitoriale di stregoneria nella
terra di Sermoneta, I’anno 1575, op. cit., p. 15.

55 G. ROMEO, Inquisitori, esorcisti e streghe nell Italia della Controriforma, op. cit., p. 29.

6 i, p. 32.

57 J. TEDESCHL, /! giudice e [’eretico, op. cit., p. 108.

58 Bologna, Biblioteca Comunale dell’ Archiginnasio (BAB), B1860, f. 79r.

% G. CAETANIL, Domus Caietana, op. cit., p. 164.

75



La figura del cardinale di Sermoneta, espressione della volonta del potere secolare sul
territorio, segna il passaggio sul piano tematico alla questione dell’intervento dell’autorita laica. Il
processo di Sermoneta si colloca storicamente in una fase precedente alla bolla sistina del 1586, Coeli
et terrae, che sanziono ’appropriazione sia dei sortilegi semplici sia di quelli ereticali da parte
dell’Inquisizione®® e avvio il processo di estensione delle competenze inquisitoriali nei confronti delle
autorita secolari®!. Nel processo di Sermoneta, si osserva I’attuazione della via scelta dalla Santa Sede
per porre dei limiti all’intervento delle magistrature civili nella materia confusa dei crimina mixti fori:
da un lato I’affermazione della competenza esclusiva del tribunale inquisitoriale sul reato di
stregoneria, dall’altro la separazione tra processo inquisitoriale e la causa per maleficio®. Come detto
in precedenza, i malefici, che causavano un omicidio, come I’infanticidio, erano infrazioni all’ordine
pubblico, non religioso, rientrando nella competenza dei tribunali secolari. In questa vicenda, non ci
furono conflitti giurisdizionali, ma entrambi gli apparati rispettarono le competenze altrui. La
presenza di un ecclesiastico alla guida della famiglia Caetani rappresentd sicuramente una
congiuntura favorevole alla collaborazione, a cui ha contribuito anche I’assenza di un intervento
attivo da parte dei vescovi di Velletri e di Terracina, che non vengono mai citati dalle fonti. La ragione
del mancato intervento delle autorita vescovili potrebbe essere legata all’assenza fisica dell’ordinario,
confermata dalla nomina solamente tre anni prima del suffraganeo per risolvere il problema cronico
dell’assenteismo nella diocesi di Velletri. Un altro problema riguardava 1 confini
dell’amministrazione diocesana: Cisterna apparteneva alla diocesi di Velletri, ma il processo fu
celebrato a Sermoneta nella diocesi di Terracina. Queste coincidenze evitarono 1’esplosione di
conflitti che avrebbe caratterizzato i1 processi sugli stessi reati negli anni successivi, subendo
un’impennata vera e propria a partire dal 1588%. Le fonti possedute ad oggi, purtroppo, non
consentono di conoscere gli esiti del processo presso le autorita secolari, ma si puo tentare di collocare
dal punto di vista cronologico e geografico il processo di Sermoneta nella storia della giustizia laica.

La prima comparazione pud essere proposta a livello temporale con un sabba avvenuto
qualche anno prima a Lucca nel 1571. Lucca costituiva un’eccezione nel contesto italiano®: la
Repubblica si oppose all’imposizione di un tribunale dell’Inquisizione romana e cred un proprio

organo giudiziario per reprimere i crimini contro la fede®, affidando, invece, i crimini di magia e

0 G. ROMEO, Inquisitori, esorcisti e streghe nell Italia della Controriforma, op. cit., pp. 96-97.

81'V. LAVENIA, “dnticamente di misto foro”: Inquisizione, Stati e delitti di stregoneria nella prima etd moderna, in
Inquisizioni: percorsi di ricerca, a cura di G. Paolin, Trieste, Edizioni Universita di Trieste, 2001, pp. 35-80, p. 47.

2 Ivi, p. 52.

& i, p. 53.

V. ANTONELLI, La stregoneria a Lucca, op. cit., pp. 410-411.

% C. BLACK, Storia dell’Inquisizione: tribunali, eretici, censura, trad. it., Roma, Carocci, 2013, p. 123.

76



superstizione alle magistrature cittadine®. L approccio ai crimini di stregoneria da parte delle autorita
lucchesi fu spesso intransigente a tal punto da costringere gli ordinari ad intervenire per mitigarne le
decisioni. Nel caso specifico del sabba, il processo fu aperto dalla denuncia di una donna, la balia
Pollonia, nei confronti di due presunte streghe, Margherita di Pardino e Pulisena di Gio Maria, il 28
giugno 1571, le quali confessarono di aver preso parte al sabba e di aver contratto il patto con il
diavolo. Di fronte alla mole dei testimoni coinvolti, 1’esito fu I’attuazione di una condanna esemplare,
celebrata il 12 ottobre 1571: lo strangolamento e il rogo delle due imputate. Un esito molto lontano
dalla sentenza del Sant’Uffizio a Sermoneta, ma che pud dare un termine di paragone sulla maggiore
crudelta dei tribunali laici.

Un altro caso simile che segna una netta differenza nell’approccio inquisitoriale dopo un
intervallo relativamente breve di tempo dal sabba di Cisterna avvenne nella stessa diocesi: il processo
celebrato a Velletri nel 1587. Qui, I’Inquisizione assunse una linea notevolmente piu severa rispetto
al 1575: gli imputati furono sottoposti al tormento dell’acqua, una tortura piu pesante della classica
corda®’. La punizione fu affidata al luogotenente, suggerendo 1’applicazione della mano dura, come
dimostrato dall’esito del processo, descritto da Bartolomeo Vanni, vicario dell’inquisitore di Velletri,

1’11 marzo 1587:

Quelle donne Pontiana e Lontia ch’io ritenevi per carcerate per li sortilegij amatorij et malefici,
cum morte, aborti, infirmationi, rotture de pace, et impedimento de cohito, per adoratione de
demonij et commercio carnale havuto con loro et anco con piu banditi capitali et per altri loro
enormi escessi come gia n’ha visto summario dopo la loro abiuratione fatta avanti mons.
Cefalotto. Questa mattina sono state fatte morire et abbrugiare. Il che si come s’¢ eseguito a
servitio de la giustitia et cosi sperosara inteso bene da Nostro Signore et da Vostra Signoria

Illustrissima®®,

Irene Fosi propone una sua lettura per spiegare questa intransigenza in controtendenza rispetto
alla svolta moderata del Sant’Uffizio: al crimine di stregoneria va aggiunto il peso di aver avuto
contatti con banditi capitali nel momento piu accesso della repressione contro il banditismo, portata
avanti da Sisto V®. Vincenzo Lavenia, invece, suggerisce che il Sant’Uffizio nei territori dove non
doveva temere le ingerenze del potere secolare agi con una maggiore durezza, probabilmente per

venire incontro alle richieste dei fedeli’®. Pur interpretando il caso di Velletri come una recrudescenza

8 Ivi, p. 125.

¢7V. LAVENIA, “Anticamente di misto foro”, op. cit., p. 55.

%8 Citta del Vaticano, Archivio del Dicastero della Dottrina della Fede (d’ora in poi ADDF), St. St. Q 3-a.
1. FOSL, La giustizia del papa, op. cit., p. 182.

0V. LAVENIA, “Anticamente di misto foro”, op. cit., p. 55.

77



o un’eccezione, resta difficile stabilire quale decisione il tribunale secolare abbia assunto a
Sermoneta, in assenza di prove a riguardo. Aveva seguito il percorso di cautela suggerito dal
Sant’Uffizio per quel caso o, invece, aveva rispettato la tendenza verso una maggiore severita,
comune alle autorita laiche, come nei casi di Lucca o di Velletri? Quel disgustoso ricordo trapelato
dalle accuse di Tiburtia a Veneranda del giorno in cui “s’¢ trovata insieme con loro a pigliare il grasso

1 oltre ad attestare una pratica potenzialmente comune

d’uno impiccato a Cisterna per far 'unguento
delle condanne a morte da parte del tribunale secolare, potrebbe in questo caso aver avuto il ruolo di
tragica premonizione.

Dopo aver estrapolato le questioni principali intorno a questa vicenda e averla collocata
all’interno di un quadro storico pit ampio, ¢ il momento di capire cosa aggiungano questi documenti
meno noti al corso degli eventi conosciuto fino ad oggi. Queste sei lettere, tutte indirizzate al cardinale
di Sermoneta, due da Giovanni Francesco Bonamici e quattro da Giovanni Girolamo Ceccarelli,
aprono nuovi spiragli sulle procedure attuate dal Sant’Uffizio e sulla visione delle autorita laiche sulla
vicenda, che meritano di essere approfonditi.

La prima lettera, inviata da Giovanni Girolamo Ceccarelli il 17 novembre 1575, una settimana
dopo I’arrivo del commissario dell’Inquisizione, fornisce nuovi dettagli, citati in precedenza, sulla
celebrazione del sabba, riportando i primi interrogatori effettuati da Bonamici’2. Il martedi era stata
interrogata la piu giovane della setta, Margherita, seguita il 16 novembre da Giovanna di Bosso,
concordando entrambe sulle modalita del rituale per adorare il diavolo. Ceccarelli, nel riportare le
confessioni, adottava una formula breve, ma pregna di significato agli occhi degli storici: “quali

73 Questo passaggio aggiunge un elemento in piu al

ratificorno quanto havevano detto inanzi a me
corso lineare della vicenda: era stata I’autorita laica a scoprire I’attivita criminale di queste donne e a
convocare I’intervento del Sant’Uffizio. Si tratta di una conferma del punto di partenza del processo
che avvalora quanto detto sulla collaborazione tra tribunali ecclesiastici e laici a Sermoneta. D’altra
parte, la necessita percepita da Ceccarelli di attestare la concordanza tra le confessioni fatte a lui e
quelle fatte al commissario potrebbe essere sintomo di un’esigenza di giustificare il proprio operato.
Oltre a cio, questa affermazione consente di comprendere anche il ruolo di questa figura, non
specificato nei documenti, all’interno dell’ordinamento feudale dei Caetani, che fu da una parte il

prodotto dello statuto emanato da Lucrezia Borgia tra il 1500 e il 1503 e dall’altra della revisione di

quest’ultimo, fatta per volere di Guglielmo Caetani, una volta riacquistati definitivamente tutti i

"I R. MANNELLI GALILEI RICCARDI, Istruzioni ed atti relativi ad un procedimento inquisitoriale di stregoneria nella
terra di Sermoneta, ’anno 1575, op. cit., p. 6.

72 ACR, Fondo Generale, 17 novembre 1575, no. 60041.

3 Ibidem.

78



domini espropriati intorno al 151274, Al vertice dell’ordinamento giudiziario era posta la figura del
Capitaneus, che aveva il compito di controllare 1'ordine pubblico ed era nominato direttamente dal
dominus ogni sei mesi’>. Tra le sue molteplici funzioni, agiva principalmente come giudice ordinario
di primo grado per le cause civili, criminali e miste’®. Tenendo conto del fatto che la prassi giudiziaria
si distaccava da quanto stabilito dall’ordinamento, spesso anche il luogotenente o il potestas potevano
assolvere a questa funzione. Ci0 che veramente caratterizzava ’incarico del Capitaneus era il ruolo
di magistrato inquirente, che manteneva anche nella prassi, conducendo gli interrogatori degli
imputati e dei testimoni’’. Questa funzione completa la ricostruzione dell’identita di Giovanni
Girolamo Ceccarelli, che proprio per questa ragione era stato il primo ad interrogare le donne. La
lettera si concludeva ricordando al cardinale che lo stesso giorno sarebbe stata interrogata Rita e poi
le altre, tenendo un ritmo di un interrogatorio al giorno.

La seconda lettera, spedita il 30 novembre 1575 dal commissario Bonamici’®, ha, invece,
un’importanza capitale nell’economia dell’intero processo: si tratta della prima conferma dalle carte
dell’uso della tortura. I dubbi, citati in precedenza, che I’inquisitore aveva fatto trapelare su come
comportarsi con Veneranda’, in questa lettera sono stati definitivamente superati. Con uno stile

celebrativo, il commissario comunicava al cardinale di Sermoneta che:

L'ostinazione di Veneranda ¢ restata superata impero che la seconda volta ch'io la messi alla
tortura, avendola prima fatta radere et rivestitala d'altri panni, si hebbe la verita di tutto questo

fatto e confesso ogni cosa come l'altre® [...]

Non una, ma ben due volte fu necessario applicare la tortura a Veneranda per ottenere la sua
confessione, dopo averla spogliata dei suoi vestiti e rasata. La pratica della rasatura era volta spesso
a rintracciare il punctum diaboli, il marchio diabolico impresso da Satana®!. John Tedeschi sostiene
che ’assenza di un suo ruolo nella procedura inquisitoriale fosse stato uno dei fattori che risparmio

all’Italia le ondate di caccia alle streghe®?. E piti probabile che nel contesto italiano 1’applicazione

74 M. MOMBELLI CASTRACANE, Organizzazione del potere nel Ducato di Sermoneta tra 1501 e 1586, op. cit., p.
173.

S vi, p. 178.

6 Ivi, p. 179.

"7 Ivi, pp. 183-184.

78 ACR, Fondo Generale, 30 novembre 1575, no. 180170.

7 R. MANNELLI GALILEI RICCARDI, Istruzioni ed atti relativi ad un procedimento inquisitoriale di stregoneria nella
terra di Sermoneta, ’anno 1575, op. cit., p. 8.

80 ACR, Fondo Generale, 30 novembre 1575, no. 180170.

81 A. S. CORDANI, “Del modo di procedere contro alle streghe nel Santo Officio”: il Sacro Arsenale di Eliseo Masini
e gli albori del declino della caccia alle streghe, «Historia et ius», 7 (2015), pp. 1-20, p. 9.

82 J. TEDESCHL, /I giudice e [’eretico, op. cit., p. 101.

79



della rasatura fosse tesa a sconfiggere il potere del maleficium taciturnitatis, che era un prodotto
dell’elaborazione teorica del Malleus Maleficarum e agiva come uno scudo demoniaco che rendeva
le streghe insensibili al dolore. Al secondo tentativo “si hebbe la verita di tutto questo fatto e confesso
ogni cosa come ’altre®3”,

Nella stessa lettera, Bonamici riportava la richiesta del cardinale Rebiba di mandare il maestro
Giovanni a Roma dopo la fine del processo, avendone gia discusso con il luogotenente, a cui Nicold
Caetani aveva commissionato l’incarico. Sulla chiusura del processo, 1’inquisitore si dimostrava
sicuro che “fra sei o otto giorni pensird di haver finito qua tutto quello che fara di bisogno®*”. Le
contingenze, perd, non consentirono a Bonamici di terminare il processo nei tempi da lui prestabiliti.
Come detto in precedenza, la settimana successiva, il 7 dicembre 1575, fu colto da un malessere che
allungo 1 tempi del processo fino al gennaio del 1576. A questa missiva, si connette quella risposta
dal tono paternalistico del cardinale di Sermoneta il 3 dicembre 1575 all’interno del volume della
biblioteca fiorentina: “lo vorrei che Veneranda non fussi colpevole dei peccati commessi; ma poiché

ha peccato mi piace che ne sia venuta a confessione®>”

. Questo legame tra due lettere costituisce una
deviazione cruciale nel corso lineare della storia presentata all’inizio del paragrafo: prima era
possibile ipotizzare I’applicazione della tortura, ma adesso si pud affermare con certezza.

Una lettera spedita da Ceccarelli lo stesso giorno® specificava la tipologia di tortura applicata:
la corda, che consisteva nel sollevare la vittima da terra per mezzo di una carrucola, con le mani legate
dietro la schiena, mentre veniva sottoposta ad interrogatorio®’. Questo tormento tendenzialmente non
superava i trenta minuti, potendo durare al massimo un’ora. Il Capitaneus sottolineava come
Veneranda avesse sostenuto “virilmente” la corda il lunedi, mentre il 29 novembre aveva finalmente
confessato, come annunciato lo stesso giorno da Bonamici. Nella stessa lettera, Ceccarelli forniva
nuovi dettagli sulla storia del maestro Giovanni, prima del trasferimento del sospettato a Roma. La
mattina del 30 novembre 1’'uomo, temendo la tortura, si era dimostrato disposto a dire la verita e
decise di confessare ogni cosa, ma per la brevita del tempo a disposizione non aveva ancora detto
tutti i particolari, che avrebbe aggiunto probabilmente nel pomeriggio dello stesso giorno. Da questo
momento, la figura del maestro Giovanni scomparve dalla storia del processo inquisitoriale fino ad
oggi conosciuta: pochi giorni dopo sarebbe stato consegnato a Roma il 7 dicembre, lasciando dietro
di sé una serie di domande irrisolte. Nessuna lettera avrebbe riportato la sua confessione piu

dettagliata, creando un significativo vuoto nella ricostruzione dell’intera vicenda.

8 ACR, Fondo Generale, 30 novembre 1575, no. 180170.

8 Ibidem.

8 R. MANNELLI GALILEI RICCARDI, Istruzioni ed atti relativi ad un procedimento inquisitoriale di stregoneria nella
terra di Sermoneta, ’anno 1575, op. cit., pp. 17-18.

8 ACR, Fondo Generale, 30 novembre 1575, no. 46520.

87 J. TEDESCHL, /I giudice e [’eretico, op. cit., pp. 112-113.

80



Dopo la chiusura della storia del cuoco savoiardo, anche la storia delle cinque donne attende
un esito definitivo, che le ultime tre lettere possono contribuire a definire maggiormente, offrendo
nuovi elementi sull’ultimo gradino mancante per concludere il processo: la celebrazione dell’abiura,
avvenuta il 22 gennaio 1576. E indicativo il vuoto temporale che si delinea tra le due lettere del 30
novembre e la quarta lettera inviata da Giovanni Francesco Bonamici il 20 gennaio 157638,
certificando come il suo malessere abbia comportato una lunga interruzione del processo. In questo
passaggio, Bonamici comunicava a Nicolo Caetani di aver fissato la data dell’abiura per la domenica,
il 22 gennaio, che si sarebbe celebrata pubblicamente alla presenza del clero e del popolo. Maggiori
riserve si prospettavano sullo stabilire il luogo della cerimonia: il commissario risultava indeciso tra
la chiesa e la sala grande della rocca. Dall’intera lettera, pero, trapelava un senso di stanchezza a
causa delle sue indisposizioni, al quale si aggiungeva una forte volonta di concludere una vicenda,
che era ormai durata oltre ogni previsione iniziale.

Il giorno dopo, al cardinale di Sermoneta arrivo una nuova lettera da Ceccarelli®, che
complica notevolmente il quadro della vicenda e apre un primo scorcio sul futuro processo che
sarebbe stato aperto dalle autorita laiche e sulle intenzioni alla base. Il Capitaneus confermava
I’intenzione di Bonamici di tenere 1’abiura la domenica, sempre nella speranza che non accadessero
altri inconvenienti. In questo passaggio, Ceccarelli comincid a delineare la materia e i tempi del

processo secolare, manifestando la sua intenzione di:

[...] formar novo processo contro Veneranda per non haver lei confessato innanzi a me e come
V.S.I. saiudex secularis non debet star [sic] processui iudicis ecclesiastici eccetto non se rilassasse
alla corte secolare come heretica impenitente per non volere forse abiurare, come si dubita per

quel che lei dice, che in tal caso s'esseguira senz'altro’”.

Il magistrato laico prospettava la necessita di aprire un processo contro Veneranda dopo
I’abiura per non aver confessato i crimini di fronte a lui. A questo scopo, valutava 1’ipotesi che la
donna potesse essere rilasciata alla corte secolare come eretica impenitente nel caso di una sua
mancata abiura. Una possibilita che non andava esclusa, come sottolineato da Ceccarelli, ascoltando
le parole di Veneranda negli ultimi giorni.

Dopo aver affrontato le questioni annesse all’apertura di un nuovo processo, il Capitaneus si
preoccupava di risolvere gli ultimi problemi logistici per garantire la corretta celebrazione della

chiusura del processo inquisitoriale. Alle autorita secolari spettava I’organizzazione della scenografia

8 ACR, Fondo Generale, 20 gennaio 1576, no. 14315.
8 ACR, Fondo Generale, 21 gennaio 1576, no. 14316.
9 Ibidem.

81



dell’atto di abiura, che aveva valore esemplare e educativo per il popolo. Si trattd in questo caso di
un’abiura de formali, come si evince dal testo dell’abiura, in cui le donne pronunciarono queste

parole:

Et se per ’advenire, il che Dio lo tolga, comettero alcune delle cose predette mi sottometto a tutte

le pene con le quali si puniscono gli eretici relapsi *'[...]

Il problema che affliggeva Ceccarelli era di una natura ben diversa dalla singola abiura e di

difficile comprensione:

Mi restera la difficulta del ministro del quale non so come di qua si provvedera bene et credo
saranno necessarie alcune cattene di ferro per tener suspesi gli corpi dal foco e per questo se
piacesse a V.S.I. sarebbe a proposito se si potesse havere il ministro di Roma con gli suoi

instrumenti, se no se farra quel che se potra di qua’.

Gelasio Caetani, che aveva visionato questi documenti, sosteneva nella Domus Caietana che
la minaccia del rogo sarebbe stata usata per intimare alle donne ad abiurare®®. Piu che il rogo, le
richieste di Ceccarelli ricordavano piuttosto gli strumenti necessari ad applicare il sistema del fuoco.
Questa forma di tortura consisteva nell’applicare unguenti spalmati di grasso di maiale sui piedi nudi,
che venivano pressati da due blocchi concavi di metallo e legati come le mani da cannette di ferro®.
Da ci0 potrebbe derivare la preoccupazione di tenere sospesi i corpi dal fuoco. Ceccarelli si lamentava
anche dell’assenza di un ministro a Sermoneta, ossia di un boia, che il Capitaneus sperava potesse
essere inviato da Roma. La presenza di un boia, delle catene di ferro e del fuoco doveva avere una
funzione intimidatoria per le donne, che non avevano altra via d’uscita che abiurare pubblicamente.
Questa lettera potrebbe essere connessa direttamente ai dubbi manifestati il giorno precedente dallo
stesso Ceccarelli sulla possibilita che Veneranda si rifiutasse di abiurare.

Un’altra questione sulla quale il Capitaneus si interrogava riguardava la figura di Margherita
sia perché si trattava di una minore sia perché non aveva ammazzato alcun neonato, rimanendo
sempre fuori dalle porte delle case con il maestro Giovanni. La sua proposta al cardinale era di
richiedere il parere di un criminalista per capire se questi due fattori avessero resa necessaria una

mitigazione della pena nei suoi confronti, mettendo parzialmente in dubbio la sentenza del

91 R. MANNELLI GALILEI RICCARDI, Istruzioni ed atti relativi ad un procedimento inquisitoriale di stregoneria nella
terra di Sermoneta, I’anno 1575, op. cit., p. 14.

92 ACR, Fondo Generale, 21 gennaio 1576, no. 14316.

9 G. CAETANI, Domus Caietana, op. cit., p 170.

% C. BLACK, Storia dell’Inquisizione, op. cit., p. 222.

82



commissario, che aveva condannato la ragazza al carcere perpetuo come tutte le altre. Questa proposta
si tratta dell’ennesimo vicolo cieco in questa storia. Il nome di Margherita era apparso anche nel
volume principale in una lettera inviata dal cardinale di Pisa al commissario Bonamici il 30 novembre
1575, in cui Rebiba invitava ad interrompere 1’interrogatorio del confessore che aveva scritto
un’orazione imparata da Margherita stessa per la difficolta di trattare la materia di confessione e per
il poco valore della testimonianza®. La figura di Margherita appare, di conseguenza, come una delle
piu complesse della vicenda sia per la sua giovane eta che per il suo ruolo.

Questa lettera cruciale conteneva un’ultima informazione che riporta al centro il “coco”, come
definito da Ceccarelli, quando si lamentava con il cardinale di non aver ricevuto una risposta alla sua
richiesta di frustarlo e di mandarlo in galera. Il maestro Giovanni, perd, come detto in precedenza,
era stato trasferito a Roma ed era uscito dalla storia del processo di Sermoneta, entrando a far parte
di un nuovo processo, sul quale né Ceccarelli né il cardinale di Sermoneta avevano alcun potere.

Resta solo da analizzare I'ultima lettera inviata da Giovanni Girolamo Ceccarelli a Nicold
Caetani il 22 gennaio 1576%, che rappresenta la conclusione ideale del percorso storico avviato
all’interno del singolo processo. I1 22 gennaio fu la data dell’abiura, di cui questo documento fornisce
un’inedita descrizione, altrimenti assente nelle fonti di riferimento. Da queste si conosceva solamente
il testo dell’abiura, ma non cosa accadde intorno. Il nodo del luogo della cerimonia, sul quale si era
interrogato Bonamici, fu sciolto a favore della chiesa, gremita di gente all’interno e all’esterno. La
folla era tutta originaria di Sermoneta, testimoniando la curiosita e 1’elevata partecipazione che questo
evento aveva suscitato, tanto che Ceccarelli si sentiva nella condizione di dover spiegare al cardinale

che:

[...] de Cisterna non vi si ¢ trovato altro che il figlio de Veneranda, quale in effetto have mostrato

dolore e penitenza® [...]

I1 sabba era accaduto a Cisterna, mentre il processo e I’abiura furono celebrati a Sermoneta.
Una distinzione geografica che si ¢ persa negli studi dedicati al caso dove si parla di streghe di
Sermoneta, ma che in questa lettera emerge chiaramente. La presenza del figlio di Veneranda ha un
ruolo emotivo nella contrizione da lui manifestata verso i peccati della madre, unica donna che rifiuto

a lungo di confessare, al momento della sua riconciliazione con la Chiesa e con la societa.

% R. MANNELLI GALILEI RICCARDI, Istruzioni ed atti relativi ad un procedimento inquisitoriale di stregoneria nella
terra di Sermoneta, I’anno 1575, op. cit., p. 17.

% ACR, Fondo Generale, 22 gennaio 1576, no. 14317.

7 Ibidem.

&3



I1 finale di questa storia resta allo stato attuale aperto. Le lettere dell’ Archivio Caetani hanno
aperto nuovi scenari e hanno corretto alcuni passaggi del corso lineare della vicenda, dati per scontati.
Oltre ad accertare 1 fatti, ¢ stato possibile mettere al centro le personalita coinvolte, i loro voleri, le
loro intenzioni, indipendentemente da cio che rappresentavano. Tra queste, la figura del maestro
Giovanni, che ¢ passata in sordina sotto 1’etichetta del processo alle streghe, potrebbe aprire nuove
strade sulla trasmissione delle idee tra localita diverse e lontane. Tutti questi vuoti di conoscenza
danno forma a numerose aree ancora oscure in quell’intreccio poco documentato tra gli esiti del
processo inquisitoriale e di quello secolare a Sermoneta, lasciando sul campo delle ipotesi una

molteplicita di esiti possibili.

2. Una figura ibrida tra stregoneria e banditismo

Ai margini di Roma, le campagne erano il luogo naturale della ribellione, che si esprimeva
nel fenomeno del banditismo. Questa forma di criminalita era 1’espressione drammatica del malessere
di una societa in crisi®®, dopo la frattura causata sul territorio dalla guerra di Campagna. I banditi
erano una realta forte negli spazi marginali, influenzando la vita degli abitanti come membri della
stessa comunita o come minacce all’ordine pubblico. I legami che intrattenevano con i rudes sul piano
sociale risultavano variegati e altamente complessi: il bandito era un prodotto della societa contadina,
che non lo percepiva come criminale, ma continuava ad accoglierlo al proprio interno®®. Nonostante
cio, spesso 1 banditi si ritorcevano contro le comunita rurali, determinando nel tardo Cinquecento
fenomeni di abbandono, come a Fogliano nel 15911,

Il panorama delle Indie Romane pullulava dalla seconda meta del Cinquecento di nomi di
banditi famosi, che interagivano in un contesto fluido di criminalita tra di loro e tra i poteri locali,
accrescendo la loro influenza. Soprattutto, il ramo dei Caetani di Maenza aveva un forte legame con

101

le fazioni criminali, manifestando un’attitudine radicata alla violenza e alla faida'®’, che si riscontrava

in tutta la nobilta romana, includendo anche i Savelli e i Caetani di Sermoneta. La protezione dei
potenti ostacolava ’azione della giustizia pontificia, che risultava totalmente impotente di fronte ai

102

legami cosi capillari tra nobilta e criminalita'”“. I nomi di Bartolomeo Vallante, alias il Catena, di

Marco Sciarra, del prete Giovanni Valenti disseminavano il terrore nelle campagne e le loro azioni

%8 1. FOSL, La societa violenta, op. cit., p. 14.

% i, p. 66.

1001 FOSLI, 1l banditismo e i Caetani nel territorio di Sermoneta (secoli XVI-XVII), in Sermoneta e i Caetani, op. cit., pp.
213-226, p. 218.

101 jvi, p. 216.

1021, FOSI, La societa violenta, op. cit., p. 119.

84



divennero sempre piu spericolate ed estreme. Il Catena poteva permettersi di sconfiggere le truppe

103

pontificie in piu occasioni alla fine degli anni Settanta'®”, Marco Sciarra possedeva un potere tale da

104

poter decidere di assaltare la citta di Norma nel 1592, decimandone la popolazione'®*, Giovanni

Valenti era rinomato come il “re della Campagna Romana” e aveva cominciato a battere moneta per
un periodo!%,

Di fronte a questa situazione di criminalita diffusa, I’azione repressiva del papato sotto Sisto
V mird a rompere i legami tra contadini e banditi attraverso la criminalizzazione dell’intera societa

196 in un periodo in cui la violenza dei banditi aveva assunto una nuova direzione, rivolgendosi

rurale
pesantemente contro il mondo contadino, soprattutto nelle fasi di carestia'®’. Nonostante la
propaganda trionfale della curia romana, il banditismo non scomparve a fine Cinquecento!*®, ma
assunse nuove forme piu fluide e dimensioni piu ristrette.

La comune origine nel mondo rurale tra banditismo e stregoneria costituisce il presupposto
fondamentale per rintracciarne i possibili legami all’interno dello stesso contesto di marginalita. Il
processo di Velletri, citato in precedenza, testimoniava come le autorita considerassero la loro unione
una miscela esplosiva che andava sconfitta sul nascere attraverso misure intransigenti. Tra le carte
dell’Archivio Caetani, trapelava una visione simile attraverso gli occhi dell’autorita locale, a
testimonianza di quanto il banditismo e la stregoneria fossero profondamente radicati nel contesto
rurale delle Indie Romane. I1 bandito in questione si chiamava Titta Sciarretta ed era imputato di aver
commesso numerosi furti insieme alle figure piu famose di Cesare Giordano, di Catena e di Andrea
Corso, come descritto dal potesta di Sermoneta, Giulio de Angelis, al duca Pietro Caetani (1562-
1614) il 28 settembre 1596'%. Titta Sciarretta era una figura secondaria nel panorama criminale
dell’Agro Pontino, che, perod, aveva intrattenuto rapporti con diversi leader delle bande locali. La sua
cattura si collocava in uno dei periodi piu intensi di repressione del banditismo da parte dei Caetani,
guidata dal duca Onorato, padre di Pietro, che aveva arruolato banditi locali per combattere i
fuorilegge stranieri!'°, dopo il sacco di Norma. Lo stesso Pietro Caetani aveva dovuto, subito dopo la
sua successione, combattere contro una compagine di venticinque banditi, che creava disagio nel

ducato'!!. Lui stesso fu sottoposto alla cattura per aver trattato con i suoi banditi suoi ospiti, venendo

103 Jvi, p. 116.

104 Ivi, p. 124.

105 D, CHIARLI, /! territorio pontino in epoca sistina, op. cit., p. 34.

106 I FOSI, La societa violenta, op. cit., p. 146.

107 fyi, pp. 155-156.

108 Ivi, p. 224.

199 ACR, Fondo Generale, 28 settembre 1596, no. 122293.

101 FOSLI, Il banditismo e i Caetani nel territorio di Sermoneta (secoli XVI-XVII), op. cit., p. 218.
M i, p. 222.

&5



esiliato per un breve periodo per volere del governatore di Roma, concluso nel giugno 15932, Una
storia di relazioni complesse alle quali il processo a Titta Sciarretta aggiungeva un altro elemento: la

stregoneria. Qual era il collegamento agli occhi del potesta?

[...] questo furbo ¢ figliol d'una mala femina et ha nome di fattucchiera credo et tengo certo si sia
servito di gran furfanterie diaboliche per non confessare gran che li ho data la corda et non ha

confessato'" [...]

La resistenza alla corda risultava un mistero per il potesta, che non ricercava la risposta nella
resistenza fisica dell’imputato, quanto nelle forze oscure, come il maleficium taciturnitatis, le quali
derivavano dai poteri della madre, che aveva la fama di essere una fattucchiera. La fama qui agiva in
una comunita ristretta come “un criterio tirannico che mantiene un nocciolo di quella “civilta della

vergogna” propria della societd occidentale degli albori”!!*

. La diffusione delle voci generava una
macchia nel giudizio morale intorno alla donna, risalendo fino alle orecchie delle autorita locali. La
categoria di stregoneria diveniva altamente malleabile tanto da giustificare anche una mancata
confessione, agendo come forza sovversiva e incontrollabile. Questa preoccupazione del potesta
costituisce una testimonianza della propagazione capillare della stregoneria nel tessuto sociale e
nell’orizzonte culturale della popolazione locale. Di fronte al suo silenzio sospetto, il potesta
proponeva di mandarlo in galera'!>,

Anche in questo caso si tratta di un’altra storia senza finale, che nella sua trama, pero, offre
un canale di accesso nella relazione tra le due aree di criminalita, le quali erano 1 prodotti dello stesso
mondo contadino. Titta Sciarretta era, in questo senso, una figura ibrida che univa i due crimini nella

sua persona, per via della discendenza da una strega: un bandito-stregone.

12 Ivi, pp. 222-223.

113 ACR, Fondo Generale, 28 settembre 1596, no. 122293.

114 0. DI SIMPLICIO, L autunno della stregoneria, op. cit., p. 168.
115 ACR, Fondo Generale, 28 settembre 1596, no. 122293.

86



3. La lotta ai brevi magici: gli occhi delle autorita e le mani dei gesuiti

La magia produceva una molteplicita di espressioni nel territorio delle Indie Romane, non
sempre riconducibili alla figura di una singola strega o allo stereotipo sabbatico. In determinati casi,
la magia poteva assumere una forma di diffusione capillare e incontrollabile che si legava alla natura
dell’oggetto che la trasmetteva: il breve, un piccolo foglio facilmente trasportabile. Nella lotta contro
questi strumenti magici si accese una delle piu intense battaglie per affermare il disciplinamento
sociale nello Stato della Chiesa e le Indie Romane non fecero eccezione. Nel mondo rurale alla parola
scritta veniva conferito un potere magico, che andava oltre il suo significato: non era qualcosa da
intendere, ma da adoperare!!®. Per la stessa ragione pratica, I’efficacia di un rituale magico dipendeva
piu dal materiale dell’oggetto che dal suo significato!!”. Questi testi venivano utilizzati, percio, come
talismani o amuleti da porre al centro dei riti superstiziosi!!®.

La loro estrema duttilitd e la loro capacita di diffusione era cid che spaventava di piu le
autorita, come testimoniato dall’ordinanza del Sant’Uffizio di bruciare tutti i libri di magia sequestrati
I’11 febbraio 1573!''?. Da quel momento divenne centrale nella battaglia anti-magica questo
particolare canale di repressione, venendo ulteriormente esplorato dopo la bolla sistina Coeli et terrae,

che confermo il legame tra pratiche magiche e i libri di magia!?°

. Questi ultimi erano ritenuti gli
oggetti piu pericolosi tra tutto il materiale magico, attuando diverse strategie di intervento. Il pericolo
era aggravato dalla molteplicita di canali di diffusione attraverso i quali i brevi si insinuavano nei vari
strati sociali. Oltre ai contatti interni alla societa, una minaccia costante erano i membri alieni alle
comunitd, che vagavano per i territori italiani, rendendo difficile qualsiasi tentativo di controllo.
Barbierato, per questa ragione, individua il principale canale esterno in un sottobosco inquieto e
variegato di viaggiatori interessati alla magia'2!. Le autorita ecclesiastiche temevano allo stesso modo
la pericolosita insita nella natura itinerante degli ordini religiosi, che erano stati veicoli di idee
eterodosse e, come nel caso dei francescani, spesso entravano in contatto con la realta di scritti
sacrileghi e magici.

Rintracciare i canali di diffusione di questi brevi era un’operazione complessa per le autorita,

ma lo ¢ ancora di piu oggi per gli storici che si confrontano con questa materia. Nelle prossime pagine

si tentera di citare una serie di casi provenienti da fonti diverse per rendere 1’idea della diffusione di

116 F BARBIERATO, Nella stanza dei circoli: “Clavicula Salomonis” e libri di magia a Venezia nei secoli XVII e XVIII,
Milano, Bonnard, 2001, pp. 103-106.

7.0. DAVIES, Magic: a very short introduction, New York, Oxford University Press, 2012, p. 58.

18 1hidem.

119 F. BARBIERATO, Nella stanza dei circoli, op. cit., p. 153.

120 1hidem.

21 i p. 169.

87



questi strumenti magici su tutto il territorio delle Indie Romane e le varie funzioni che potevano
assolvere. Non si tratta di un quadro completo e sistematico, ma, in linea con gli altri paragrafi, mirera
a far emergere le singole storie come piccoli sprazzi di visibilita di un mondo sotterraneo complesso
e difficile da penetrare. Per questa stessa ragione, gli occhi delle autorita costituiscono i principali
fari che possediamo oggi su questa storia, tenendo sempre presente dei limiti della loro mediazione.
Un altro occhio attento a queste questioni era quello dei missionari gesuiti, che avevano la capacita
di penetrare all’interno delle mura domestiche e osservare pratiche quotidiane, che potevano
nascondere un fondo di superstizione, risolvendo ogni questione in modo extragiudiziale, evitando lo
scandalo del processo per le singole comunita.

Le prime notizie sul periodo e sul territorio in questione risalgono alle Litterae Quadrimestres
sulle prime missioni dei gesuiti nelle Indie Romane. In una lettera del padre gesuita loannes Ignatius,
inviata da Velletri al preposito generale Diego Lainez il 9 aprile 1561'22, veniva riportato I’andamento
di una delle prime missioni tra i Castelli Romani. I padri gesuiti erano giunti a Velletri per errore,
avendo sbagliato strada mentre si dirigevano verso Civita Lavinia. Nella loro visione del mondo anche
questo errore aveva un significato profetico: era stato Dio stesso a cambiare la loro rotta, come aveva
fatto con il profeta Giona'!?®, che, dopo essersi rifiutato di andare a predicare a Ninive, come
ordinatogli dal Signore, fu travolto da una tempesta e ricondotto nella citta, dopo essere stato
inghiottito da una balena. Dopo aver predicato per tutti i giorni della Settimana Santa, ad eccezione
del sabato, celebrarono il loro successo per aver ottenuto un numero di confessioni insperato,
coinvolgendo persone che non si erano piu confessati da anni. Tra questi “cani rabbiosi”, un uomo
aveva intenzione di dar vita ad un sanguinoso tumulto, ma, in seguito alle loro prediche, decise di
desistere e di confessare ogni cosa, pentendosi dei propri errori e invitando i suoi compagni a

desistere. Uno di questi consegno al padre Petronio dei “brevi superstitiosi!?*”

, che erano in suo
possesso, ¢ il gesuita decise di bruciarli immediatamente, senza valutarne la funzione o il contenuto.
Altri giovani di buona famiglia seguirono il suo esempio, consegnando i loro brevi e libri superstiziosi
per farli bruciare dai gesuiti. Questa dinamica, favorita dal clima giubilare intorno al passaggio dei
gesuiti, prosegui nei giorni successivi: nella dimora di un nobile, dove erano stati invitati i missionari,
I’esortazione di padre Petronio spinse uno dei figli del gentiluomo a consegnare un breve pieno di

1259

superstizioni. In questo caso, i padri aprirono il foglio, dove trovarono certe “bagatelle’ =, tra cui due

monete che sarebbero dovute essere la prima offerta al crocifisso, e decisero di strapparlo. Nonostante

122 Litterae quadrimestres ex universis, praeter Indiam et Brasiliam, locis, in quibus aliqui de Societate Jesu versabantur,
Romam missae, vol. VII (1561-1562), Madrid, Augustinus Avrial, 1894, pp. 181-191.

123 vi, p. 183.

124 vi, p. 186.

125 vi, p. 187.

88



la scarsa attenzione data dai gesuiti a queste superstizioni, la quantita di casi ¢ una spia di quanto
fossero diffusi questi fogli nella comunita di Velletri e, di come fino alla venuta dei padri, il loro
possesso non fosse percepito come un crimine. L’atmosfera protetta, venutasi a creare nelle
interazioni tra i gesuiti e gli abitanti, spinse diversi individui, soprattutto tra le fasce piu alte della
popolazione, a consegnare i loro brevi senza rischiare di essere puniti.

In un raggio di quindici chilometri da Velletri, anche nel caso delle streghe di Cisterna nel
1575 vi ¢ un riferimento in un passaggio dello stato di accusa ad un foglio di carta dal significato
molto diverso rispetto ai brevi dei velletrani. Tiburtia accusava Veneranda di aver partecipato con lei
ad un rituale intorno ad una carta nera, dove erano inscritte alcune lettere verdi di cui non si conosceva
il significato. Ogni strega doveva giurare a turno obbedienza su questo foglio tenuto in mano dal
demonio stesso!?®. In questo caso, la carta era il veicolo della sottomissione a Satana e simbolo
dell’abbandono della societa. Un singolo oggetto all’interno di un rituale magico piu vasto.

Con I’intensificazione delle missioni dei gesuiti tra il tardo Cinquecento e il primo Seicento,
1 padri incontrarono sempre piu spesso sulla loro strada questi strumenti magici, manifestando un
maggior interesse verso la loro funzione, ma proseguendo la stessa strategia repressiva. Nella
relazione alla diocesi di Albano nel 1601, alcuni missionari avevano stilato un elenco di tutte le
“sciocche superstitioni”, a cui credevano i rudes. Tra queste ne spiccava una fondata sull’idea che un

foglio di carta pecora avesse il potere di difendere chi lo portava sa ferite o ingiurie:

[...] ritrovamo chi s’era affatto persuaso che con il portare adosso un certo foglio di carta pecora

ove erano caratteri molto intricati et parole sante meschiate con altre non so di che lingua, che era

securissimo di non poter essere ferito né malvoluto'*’.

Un semplice foglio con parole scritte senza un significato o una connessione logica diveniva
un potente strumento di difesa personale non solo dal punto di vista fisico, ma anche sociale.

La carta pecora era la protagonista di un’altra superstizione nella vicina diocesi tuscolana,
come riportato dalla relazione anonima del giugno 1604. Dopo aver elencato le tenute in cui i

missionari erano passati, i padri comunicavano con una formula coincisa che:

Se sono levate molte superstitioni, et con invocationi de demonij et stracciali scritti

ch’insegnavano de fare fatture'*®.

126 R, MANNELLI GALILEI RICCARDI, Istruzioni ed atti relativi ad un procedimento inquisitoriale di stregoneria
nella terra di Sermoneta, ’anno 1575, op. cit., p. 6.

127 ARSI, ROM. 128/1, cc. 35r-42v, op. cit., ¢. 37r.

128 ARSI, ROM. 128/2, cc. 475v-476v, Anon., Relatione della missione fatta per il Vescovato di Tuscolano, 1604, c. 476v.

89



Tra questi un caso risultava particolare a tal punto da essere descritto passo per passo. Si
trattava di un rituale curativo intorno ad un breve di carta pecora, praticato da una famiglia contadina,

che merita di essere citato per intero per la complessita che lo contraddistingue:

Era stato in una famiglia un breve scritto in carta pecora piu di cento anni et se ne serviva per
I’infermita in esto modo. Se ponevano quattro pietre in terra servendo per stipeti d’altar picciolo
sopra le quali se metteva una tavolina et sotto un vaso con fuoco, incenso et palma benedetta,
sopra d’essa tavola s’accendevano quattro candele benedette una per cantone, et tra essa se poneva
il breve, spargendosi sopra dell’acqua benedetta. Dopo I’infermo andava tre volte intorno a questo
altarino, poi se pigliava un animale come cane, gatto o pollo, et se faceva andare tre volte intorno
a detto altarino, ma al contrario dell’infermo, con superstitione che I’infermo havesse lassato il
suo male et poi I’animale I’havesse preso, cosi molte volte ’infermo sanava et ’animale

moreval 29 .

Questo rituale di guarigione si fondava sulla credenza che il malessere fisico potesse essere
trasferito dall’'uomo all’animale attraverso una serie di passaggi simbolici intorno al breve, che era il
fulcro di tutto il rito. Tutta la gestualita ruotava intorno alla commistione tra sacro e profano: I’uso di
oggetti benedetti e immagine religiose, come 1’altare, veniva incanalato in un’espressione di una
religiosita privata, che si discostava dal percorso principale del cattolicesimo, avvicinandosi a residui
paganeggianti. L’idea della guarigione veniva tacciata dai padri gesuiti come una semplice
superstizione. L’esito della vicenda confermava la mano dura applicata dai missionari di fronte a

queste pratiche:

Non havendo potuto il curato haver mai questo breve nelle mani, procuro che una parente del
padrone lo pigliasse, et ce lo mostrasse, et con questa inventione s’hebbe fu stracciato et

abbrugiato, sapendosi dal padrone fece poco rumore intendendo che noi eravamo stati mandati da

Sua Santita '3,

Un’altra superstizione veniva cosi eliminata attraverso uno stratagemma, che aveva coinvolto
un membro femminile della famiglia del padrone della tenuta. La capacita di intervenire nella sfera
privata di questo nucleo familiare veniva giustificata dall’essere stati inviati dal papa in persona,

godendo in questo modo di poteri eccezionali, come riportato nella relazione.

129 1pidem.
130 1hidem.

90



Le autorita ecclesiastiche e laiche non godevano della stessa liberta di intervento, ma erano
sottoposte ad una serie di limiti procedurali di fronte a questi casi, che allungavano i tempi delle
sentenze, ¢ manifestavano, d’altra parte, diversi dubbi su come comportarsi. Uno dei problemi era
stabilire la natura stessa del crimine, come nel caso della cattura di Nicola Antonio Grimaldi nel 1602.
Il vescovo di Terracina, Fabrizio Perugini, governatore di Campagna e Marittima, lo aveva
imprigionato nel convento dei carmelitani con 1’accusa di furto e di possesso di scritti di negromanzia.
La Congregazione richiese all’ordinario di consegnare i fogli al vicario locale per decifrare quanto
era scritto al loro interno: disegni sospetti, vaticini e la rappresentazione di una mano con un elenco
di nomi'3!. A differenza dei padri gesuiti, il Sant’Uffizio esprimeva una volonta di conoscenza per
fissare 1 tratti del crimine e stabilire il giudizio piu corretto, per cui le carte magiche non solo
dovevano essere guardate, ma anche decifrate, senza limitarsi solamente a bruciarle.

Un ultimo caso di questa tipologia vede protagonista il capitano di Cisterna, Pirro lacovacci,
che raccontava la cattura di un uomo sospetto in una lettera del 1° luglio 1607 inviata al duca di
Sermoneta, Pietro Caetani'?2. Il capitano e il suo corpo di sbirri avevano seguito il venerdi precedente
un individuo, che era fuggito dall’osteria alla loro vista, creando sospetto intorno a sé. Una volta
fermato in un forno, gli sbirri lo trovarono in possesso di una pistola, di cui possedeva la licenza del
governatore di Roma. Di conseguenza, il capitano affermava che “nondimeno cell'harrei mandata

1332

bona et fattolo relassare'~”’, ma, una volta perquisita la sua sacca, il quadro cambio sostanzialmente:

[...] li trovorno tra le altre scritture che vi erano un breve scritto in carta di coiro grande circa dui
fogli di carta dove ci sono varie sorte di caratteri de numero 27 intitulate ad essere bone con arme,

con inimici, con saette, et ad essere ben voluti et altre di varie sorte ascendenti a detto numero che

mostra veramente esser cosa diabolica [...] '**

Di fronte a questa scoperta, simile ai casi precedenti, ma differente per il materiale, in quanto
pelle, non carta pecora, il capitano era incerto sulla procedura. Si giustifico con il duca di non aver
inviato immediatamente il foglio, poiché temeva il rischio di perderlo per strada. Il breve, infatti,
costituiva una prova evidente e imprescindibile all’interno di un processo. Il capitano lacovacci
manifestava, poi, tutti i suoi dubbi sulla giurisdizione del caso, non sapendo se il processo dovesse
essere affidato alla corte secolare, al tribunale vescovile o all’Inquisizione. Uno stato di confusione

che testimoniava le difficolta di comprendere questi crimini per le autorita locali, legate non solo alla

BL]. FOSI, La giustizia del papa, op. cit., p. 158.

132 ACR, Fondo Generale, 1° luglio 1607, no. 73509.
133 Ibidem.

13% Ibidem.

91



sottigliezza dei limiti giurisdizionali, ma anche alla natura dei brevi. Questi fogli erano una
manifestazione materiale, facilmente trasportabile e trasmissibile della stregoneria: la magia in questi
casi era nell’oggetto stesso, non nell’individuo, che agiva come un veicolo. Da cio si comprendono
ancora di piu le due reazioni opposte, ma tese allo stesso scopo delle autorita religiose e laiche e dei
padri gesuiti: da un lato la verifica e la decodificazione attraverso gli occhi per penetrarne il

significato, dall’altra I’appropriazione e la distruzione attraverso le mani per cancellarne I’esistenza.

4. Portia da Terracina: la commistione tra sacro e profano

Esattamente cinquant’anni dopo la chiusura del processo alle streghe di Cisterna, il
luogotenente di Sermoneta, Antonio Matthei, dovette confrontarsi con un caso di stregoneria molto
diverso dalla pratica del sabba. Lo stesso magistrato laico manifestd diversi dubbi su come
comportarsi in una lettera invita il 2 luglio 1626 al duca Francesco Caetani (1594-1683)!%5. Non si
trattava di magia diabolica, ma di una figura al limite tra magia bianca e maleficium, tra magia

136 che Brian Levack!37 definiscono come due

popolare e religione popolare, che sia Edward Bever
poli opposti dello stesso continuum di attivita. Una definizione che rende esattamente 1’idea della
trasparenza di queste due forme di espressione della cultura popolare e che viene incarnata da Portia
di Terracina.

Lo scandalo che richiese I’intervento delle autorita sorse dalla morte di una “putta di doi
mesi”, figlia di donna Stefania e Camillo Zampa. I sospetti dei genitori ricaddero immediatamente su
Portia di Terracina a causa di una serie di precedenti frizioni, degenerate in minacce, in seguito alla
scomparsa di una gallina. L’origine della vicenda apre immediatamente uno spaccato sulla vita
quotidiana nella citta di Sermoneta, in cui le tensioni tra figure femminili potevano trasformarsi in
questioni piu gravi. Un evento tragico e inaspettato ruppe improvvisamente i legami tra due donne e
una semplice discussione divenne la spia di un crimine intenzionale e terribile. Una situazione che
alla luce di altri studi non ¢ una novita durante I’etda moderna: Gustav Henningsen cita un caso simile
accaduto nel 1610 a Zugarramundi nei Paesi Baschi spagnoli, quando 1’anziana Graciana, che aveva
gia confessato di aver commesso un infanticidio, si accusd nuovamente, sostenendo di aver voluto

vendicarsi dei genitori che la avevano accusata di aver rubato una gallina!®

. Una gallina in contesti
ristretti e poveri costituiva una ricchezza irrinunciabile tanto da causare fratture profonde nei rapporti

di vicinanza.

135 ACR, Fondo Generale, 2 luglio 1626, no. 28557.

136 B. BEVER, The realities of witchcraft and popular magic in early modern Europe, op. cit., p. 271.
137 B. LEVACK, La caccia alle streghe in Europa, op. cit., p. 8.

138 G. HENNINGSEN, L ‘avvocato delle streghe, op. cit., p. 19.

92



Se ad una discussione del genere fosse seguito un evento inspiegabile come la morte di un
neonato, i genitori della vittima non potevano limitarsi ad accettare 1’accaduto come fatalita

inspiegabile %

, ma davano spazio ad una serie di meccanismi psicologici per interpretare una
disgrazia improvvisa!4’. La stregoneria agiva cosi come un’ideologia sul piano concreto atta a
spiegare i traumi nella vita quotidiana'*'. Questa forma di ideologia flessibile € omnicomprensiva
fissava le radici delle paure e delle esperienze costruendo un sistema di simboli, connessi direttamente
alle pratiche quotidiane'#?, dove ogni aspetto del reale trovava una sua collocazione. Sulla stessa
linea, una definizione funzionale si riscontra nella proposta di Henningsen di considerare la
stregoneria come una filosofia del quotidiano'*® in costante azione. In diretta interazione con questo
impianto generale, i fattori sociali giocavano un ruolo preminente nel canalizzare i conflitti'44, che
scaturivano principalmente dalle relazione interpersonali. A cid va aggiunto un terzo elemento
esplosivo nel quadro della vita quotidiana, citato per il caso di Titta Sciarretta: la fama, che fungeva
da stimolo irrefrenabile nella ricerca dei colpevoli. Portia di Terracina aveva costruito intorno a sé
una reputazione fragile in grado di essere sovvertita da un momento all’altro. La perquisizione della
sua casa da parte delle autorita laiche svelo il segreto dietro la sua fama di fattucchiera: Portia
praticava la magia bianca, espressione della medicina popolare.

Con la sua fama, interagiva anche il suo status sociale, che rispecchiava lo stereotipo
occidentale della strega: si trattava di una donna anziana e sola, come dimostrato dall’assenza di un
riferimento onomastico ad un nome maschile, per di piu forestiera nella comunita di Sermoneta. Un
elemento alieno che al momento della tragedia perse la sua funzione benefica e divenne colpevole di
maleficium. Secondo una visione binaria del mondo, al potere di guarire poteva corrispondere il
potere di far morire!**, una linea sottile e fluida tra due categorie opposte.

Nella sua abitazione, il luogotenente riportava di aver trovato un campionario di strumenti

curativi, conservati in una cassetta:

alcuni Pignatini con diverse sorte di unguenti, empiastri, ceroti, herbe di Papavero, piedi di lattuca

di natura sonnifera, Hipenion altrimenti detta fuga Demonum'*[...]

139 vi, p. 21.

140 0, DI SIMPLICIO, L ‘autunno della stregoneria, op. cit., p. 129.

141 Ibidem.

142 B. BEVER, The realities of witchcraft and popular magic in early modern Europe, op. cit., p. 185.
143 G. HENNINGSEN, L ‘avvocato delle streghe, op. cit., p. 21.

144 0. DI SIMPLICIO, L autunno della stregoneria, op. cit., pp. 151-152.

5 Ivi, p. 120.

146 ACR, Fondo Generale, 2 luglio 1626, no. 28557.

93



Portia si dimostrava a conoscenza di un repertorio privato di rimedi popolari!'4’

, fondato su un
sapere relativo agli effetti benefici di alcune erbe. Sulle virtu degli unguenti e delle erbe, la donna era
capace di spiegare che vantaggi avessero sulla salute umana, non convincendo pienamente i
magistrati, i quali sospettavano che potessero avere delle qualita occulte attivate da determinate
parole. La magia popolare si fondava, infatti, sulla conoscenza di erbe e trattamenti fisico-chimici'#®.
Anche in questo caso, ¢ la mente dell’autorita a ricercare necessariamente significati nascosti dietro
le pratiche curative della donna e a proiettare su di esse il significato di forze oscure.

Nell’ambito della magia popolare, alle conoscenze delle virtu curative delle piante si
aggiungeva |’efficacia illusoria delle terapie magiche, fondata sul potere evocativo delle parole. Era,
infatti, ampiamente diffusa 1’idea che le parole fossero dotate del potere di generare cambiamenti
fisici attraverso I’uso di orazioni, enunciati e formule'*. La donna all’interrogatorio confesso di
conoscere nove orazioni di natura superstiziosa, che il luogotenente ordino di far copiare e le invid
come allegato alla lettera. L’idea che il potere della parola rappresentasse uno dei confini contestati
tra magia e religione!>® ha una sua espressione pratica nelle orazioni di Portia, in cui il linguaggio
superstizioso e religioso risultavano intrecciati a tal punto da non poter essere distinti, assumendo le
stesse funzioni. La stessa Chiesa era consapevole del rischio che le parole liturgiche avrebbero potuto

essere adottate per altri fini, convertendole in superstizioni'>!

. Queste orazioni erano simili a quelle
inserite nell’elenco proposto dalla bolla di Pio V del 1571, che andavano eliminate per la natura
superstiziosa!>2. La politica del papato volta a difendere I’uniformita liturgica e a reprimere le derive
superstiziose non attecchi in profondita sul tessuto sociale, come testimoniato anche da questo caso.
Questo insieme di poteri che componevano i rituali curativi garantiva la loro capacita di ridurre
I’influenza delle cause della malattia sulla psiche umana, risolvendo le tensioni psicologiche ed
interpersonali!®3.

Nel trattare di queste orazioni, il luogotenente aveva prospettato la possibilita di applicare la
tortura per ottenere maggiori informazioni, ma rinuncio a farlo perché aveva manifestato alcune
riserve sull’ipotesi di richiedere I’intervento della giustizia ecclesiastica nelle figure dell’ordinario o

I’inquisitore locale, in attesa dell’ordine del duca'>*. Alle lettera seguiva la copia delle orazioni: le

prime quattro in forma estesa e le ultime cinque, citandone solo il titolo per la loro brevita. I titoli

147§, CLARK, Thinking with demons, op. cit., p. 472.

198 B. BEVER, The realities of witchcraft and popular magic in early modern Europe, op. cit., p. 287.

199§ CLARK, Thinking with demons, op. cit., p. 282.

150 0. DAVIES, Magic, op. cit., p. 55.

151 J. BOSSY, L 'Occidente cristiano, op. cit., p. 82.

1532 G. CARAVALE, L orazione proibita: censura ecclesiastica e letteratura devozionale nella prima eta moderna,
Firenze, L. S. Olschki, 2003, pp. 73-75.

153 B. BEVER, The realities of witchcraft and popular magic in early modern Europe, op. cit., p. 297.

154 ACR, Fondo Generale, 2 luglio 1626, no. 28557.

94



stessi di questi enunciati trasmettono 1’'umanita della donna e il suo spirito altruistico, testimoniando
la sua funzione sociale benefica nella comunita di Sermoneta:
- orazione per far stagnare il sangue dal naso;
- orazione per far tornare il latte alle donne che I’havesse perso;
- orazione per farsi volere bene da un inimico;
- il segreto per le resipole (un’inflammazione cutanea della pelle e delle mucose);
- orazione per le bestie accio non le mangino et ammazzino li lupi;
- orazione per li vermi;
- orazione per il dolore della testa;
- orazione per il male di ...;
- orazione di San Giuliano che ¢ bona per quelli fanno viaggio et contra li inimici xhe non si possino
offendere né con I’arme né senza.
Al gesti rituali si inframmezzava un basilare linguaggio religioso, inserendo i nomi di Cristo
e di Maria Vergine, in modo da poter far riferimento al potere del sacro. Anche dall’insieme di gesti

traspariva una ripetitivita quasi liturgica e una simbologia religiosa:

In nomine Patris et filij et spiritus sancti Amen.

Cosi fa una croce nel sangue che ¢ caduto in terra dal naso et questa croce si fa sopra detto sangue
che sta in terra con la penna senza toccarci la penna, et poi 1’istessa penna si bagna con il sangue,
che esce dalle narici appuntandolo proprio sotto alle narici et poi con la detta penna bagnata di
sangue si fa il segno della croce in fronte dicendosi queste parole: In nome sia di Iddio, et della
Vergine Maria, questo che faccio giovato mi ha, che lo commanda Christo con la Vergine Maria,
quando Christo nacque sangue sparse, et poi alla tempia sinistra, si fa la croce con I’istessa penna

pigliandosi prima il sangue dal naso et si dicono ’istesse parole etc. etc.'>

In questa breve orazione, la donna offriva anche una versione differente della nativita da una
prospettiva popolare e semplificatoria: al momento della nascita, anche Cristo sparse il sangue,
attestando la validita del rituale. Ogni passaggio ¢ inscritto in una serie di regole rituali da rispettare
che ricordavano la liturgia cristiana. Nelle formule magiche, infatti, come suggerito da Federico
Barbierato, si ricorreva spesso ad un ampio campionario di espressioni sacre mutuate da benedizioni

in uso nelle Chiese!>®. L apice della commistione tra sacro e profano veniva toccato al momento del

155 Ibidem.
156 F, BARBIERATO, Nella stanza dei circoli, op. cit., p. 103.

95



segno della croce con il sangue, simbolo dell’unione tra le due sfere, che perdeva il suo significato
religioso € assumeva una funzione esclusivamente apotropaica!®’.

Le soluzioni di fronte ad altri problemi risultavano molteplici, unendo strategie diverse. Nel
caso dell’orazione per far tornare il latte alle donne, la sua forma aveva un carattere pit improntato
sulle parole, unendo preghiera e saggezza proverbiale, e sulle procedure che sulla ritualita. Dopo aver
recitato tre Padre Nostro o tre Ave Maria, con un’erba nella bocca la malata avrebbe dovuto recitare
questo proverbio: “Quando capra nasce, in prato pasce'*®”. A quel punto, I’erba veniva fatta seccare
nel forno, frantumata in polvere e messa in un uovo cotto o in una minestra per farla mangiare alla
donna, che in questo modo avrebbe riacquistato il latte. Per farsi volere bene da un nemico, invece,
Portia suggeriva di pregare davanti all’immagine dello Spirito Santo.

Non si conoscono le decisioni assunte dalle autorita a riguardo, ma la figura di Portia nel suo
essere in linea con gli stereotipi classici della strega offre un punto di vista unico: le sue orazioni
formavano un manuale volto a superare i problemi della vita quotidiana, che variavano dalla salute
fisica alle contingenze naturali, fino ai problemi sociali. A differenza delle streghe di Cisterna, Portia
con 1 suoi riti non collaborava alla creazione di un’anti-societa, ma prendeva pienamente parte alla
vita sociale della comunita, assolvendo una funzione positiva. La sua arte magica, se pur fondata sulla
superstizione, restava all’interno dell’alveolo della religione cristiana con i suoi continui riferimenti
alla Trinita, alla Vergine e ai santi. Portia poteva unire il sacro alla sapienza proverbiale e alle
conoscenze erboristiche, integrando il tutto in una visione del mondo contadina. Solamente il
rovesciamento della sua fama legata ad una circostanza sfortunata e il sospetto dell’autorita laica
ribaltarono la sua immagine, trasformandola in una strega, capace di commettere infanticidio e di

attivare forze oscure attraverso formule segrete.

157 D, GENTILCORE, Il vescovo e la strega, op. cit., p. 111.
158 ACR, Fondo Generale, 2 luglio 1626, no. 28557.

96



Capitolo quarto:

Storie di missioni gesuitiche: il diavolo e la sfera del meraviglioso

Le figure dei gesuiti sono state incontrate in diverse parti dell’elaborato per una semplice
ragione: le relazioni delle missioni costituiscono un punto di accesso irrinunciabile alle realta locali
e alle loro superstizioni. In questo capitolo, verra dato spazio alla questione dell’avanzata del diavolo
nelle Indie Romane, contro la quale si opponevano i missionari nella loro azione quotidiana, e alla
sfera del meraviglioso, spesso presente nelle loro relazioni. Questi racconti contribuiscono ad
incrementare la conoscenza che possediamo delle realta marginali in questi territori, aprendo nuovi
spiragli su pratiche eterodosse e paganeggianti.

Un momento centrale nello sviluppo del modello gesuitico di missione corrisponde al
generalato di Claudio Acquaviva, che duro dal 1580 al 1614. 11 generale si impegno a piu riprese per
promuovere la pratica missionaria® allo scopo di renderla un’attivita sistematica e costante?. Si
trattava di un richiamo alla radice missionaria dell’ordine, che si esplicava nell’eccezionalita del
quarto voto: ’obbedienza speciale al papa nel campo delle missioni. John W. O’ Malley lo definisce
come un voto di mobilita, che rompeva con il carattere di stabilitd alla base della tradizione
monastica’. Una forma di impegno che diveniva ancora piu necessaria di fronte allo stato di
emergenza della cattolicita. Tra le direttive generali da lui emesse dal 1590 al 1599, il De jubilaeo et
missionibus del 1590 mirava a colmare 1’impegno insufficiente nelle campagne attraverso un piu
ampio coordinamento®. A questo seguirono il De fervore missionum del 1594 ¢ il De modo missionum
del 1599, in cui il generale prospettava 1’istituzione di residenze temporanee per i missionari, distinte
dai collegi®, e ordinava che ogni provincia destinasse dai 6 ai 12 sacerdoti alle missioni. Questi
provvedimenti non segnarono immediatamente una svolta di fronte alla cronicita del problema della
bassa frequenza e del ridotto numero di missioni, ma avviarono dal centro un processo che avrebbe
esplicato tutto il suo potenziale nel corso del Seicento.

Oltre alle direttive generali, nello stesso periodo furono emanate delle istruzioni dirette
esclusivamente ai padri che dovevano affrontare una missione nelle campagne di Roma, esaltando
I’eccezionalita di queste terre. Nell’istruzione, inviata il 12 aprile 1603, il primo punto ad essere

messo subito in chiaro era I’obiettivo stesso della missione:

'S. PAVONE, [ gesuiti: dalle origini alla soppressione. 1540-1773, Roma-Bari, Laterza, 2018, p. 63.
2B. MAJORANA, Tra carita e cultura, op. cit., p. 224.

3J. W. O’ MALLEY, I primi gesuiti, trad. it., Milano, Vita e pensiero, 1999, p. 329.

4 B. MAJORANA, Tra carita e cultura, op. cit., p. 225.

5 vi, pp. 225-226.

97



Il fine di questa missione ¢ aiutare tante anime de’ poveri contadini, che vanno disperse per la

campagna come pecorelle senza pastori®.

E possibile proporre una comparazione tra questi precetti e una missione reale, facendo
riferimento alla relazione dei padri Pascasio Romualdo e Tommaso Abrecundio per le diocesi di
Tuscolo e di Albano. La data non ¢ chiara, dal momento che esistono due documenti gemelli: il primo
datato al 1603 e il secondo al 1604. La vicinanza tra queste due fonti di natura diversa offre
I’opportunita di confrontare il modello, proposto dal centro, e la missione reale, ricercandone i punti
di continuita e discontinuita.

Nella relazione il primo compito da assolvere era di “andar cercando l’anime per la
campagna’”, colmando la distanza fisica e culturale con i contadini € i pastori dispersi sul territorio.
Per realizzare questo scopo era necessario visitare tutte le tenute e i luoghi che consentivano di
radunare il piu possibile i rudes, annotando tutto per iscritto®. L’importanza di tenere conto di ogni
localita che 1 padri attraversavano si deduce dalla struttura stessa della relazione in questione, che era
organizzata punto per punto intorno ai nomi delle tenute e dei loro proprietari: Cerqueto, Vallevigna,
Pescarella, Ardea, Torre di San Lorenzo, Pratica e molte altre®. Anche nelle ultime pagine
dell’istruzione, venivano indicati gli itinerari da seguire, facendo riferimento alla porta della citta di
Roma, dalla quale i gesuiti intraprendevano la missione. Per dirigersi verso Albano e Marino,
I’istruzione stabiliva che i padri avrebbero dovuto attraversare Porta San Giovanni'®,

Una volta giunti nelle tenute, il principio pastorale ineludibile per i missionari doveva essere
I’accomodatio'!, abbassando il loro stile € le loro pretese per venire incontro alle esigenze spirituali

dei rudes:

Procureranno di insegnar loro la dottrina Christiana, secondo che ne saranno capaci, o almeno il
segno della santa croce, pater, Ave Maria, credo, commandamenti del Signore e della Santa

Chiesa, col modo di confessarsi, et communicarsi al suo tempo, e d’udir la messa'?.

Le aspettative ideali dei gesuiti subivano un ridimensionamento negli obiettivi reali della

missione, accontentandosi di trasmettere i principi basilari del cattolicesimo. Il lavoro dei gesuiti si

® ARSI, F.G. 720/A, cc. 37r-39v, Anon., Istruzione per li padri della missione delle campagne di Roma, c. 37r.
7 ARSI, ROM. 128/2, cc. 599r-602r, op. cit., ¢. 599r.

8 ARSI, F.G. 720/A, cc. 37r-39v, op. cit., c. 37r.

® ARSI, ROM. 128/2, cc. 599r-602r, op. cit., cc. 599r-600v.

10 ARSI, F.G. 720/A, cc. 37r-39v, op. cit., c. 38r.

11 B. MAJORANA, Tra carita e cultura, op. cit., p. 230.

12 ARSI, F.G. 720/A, cc. 37r-39v, op. cit., c. 37r.

98



fondava sulla pratica dell’insegnamento allo scopo di superare 1’ignoranza attraverso la dottrina'?.
Per lasciare un segno piu profondo e longevo sulle menti dei contadini, la parola, pero, non era
sufficiente, ma necessitava il supporto delle immagini, capaci di esaurire tutto cio che doveva essere
insegnato con ’apporto di poche parole!4. Oltre alle immagini, I’uso di oggetti materiali di devozione
aveva la funzione di sostituire le superstizioni, promuovendo un nuovo tipo di rapporto tra mondo
rurale e religione ufficiale. I missionari adattarono il linguaggio della Chiesa cattolica alle strutture
intellettuali ed emotive dei rustici'®>, competendo sullo stesso piano delle pratiche folcloriche. A
questo proposito, I’istruzione suggeriva di portare “compendii di dottrine christiane, corone, imagini,

16>

medaglie e croci, benedette per dare a quelle genti'®”. Un esempio della strategia educativa dei padri

gesuiti ¢ racchiuso nel passaggio di Romualdo e Abrecundio al casale Pescarella della famiglia

Massimi, in cui:

[...] dicessemo messa per esservi una bella cappella con una saletta avanti capace di gran genti, et
¢ tenuta in ordine, dicendosi in essa ogni domenica [...]. Dopo pranzo, andassemo per le cappanne
de pecorari et a quelli che per la campagna stavano pascendo animali et questo esercitio di ricercar
pastori ¢ stato ogni giorno sino al 4 di Maggio, insegnando loro qualche cosa. La sera poi in
Pescarella fu fatta la dottrina con gran concorso intorno a 100 persone tra huomini et donne che
si ritiravano la notte iv et anco pastori che stavano fuori per udire alle cappanne et in questi dui
casali (per essere li primi) fu fatta gran distribuzione de corone, medaglie et Agnus Dei coperti

decentemente quali s’erano preparati per qualche missione'” [...]

Si osserva anche in questo caso un’attuazione fedele nella realta dei precetti dell’istruzione,
che si riscontra anche in altre missioni sul territorio. Oltre alle forme di insegnamento pit comuni,
esistevano poi tecniche alternative che potevano essere applicate ai singoli contesti. Un esempio ¢
offerto dalla permanenza dei due padri presso I’osteria del Casalotto, dove proposero una forma di

interazione originale con gli abitanti:

[...] dessemo nome di voler giocare con essi cosi con questa inventione se ragunavano et si
fermavano a sentire, et il gioco era questo: gli s’insegnava qualche cosa poi se li faceva repetere,
et chi sapeva haveva il premio et se li faceva dire Ave Maria, credo, comandamenti poi finalmente

tutti havevano il premio cosi se passava con qualche frutto'® [...]

13 A. PROSPERI, [ tribunali della coscienza, op. cit., p. 623.
41D., Otras Indias, op. cit., p. 79.

15 P. CAMPORESI, Rustici e buffoni, op. cit., p. 91.

16 ARSI, F.G. 720/A, cc. 37r-39v, op. cit., c. 37v.

17 ARSI, ROM. 128/2, cc. 599r-602r, op. cit., c. 599r.

8 vi, p. 600v.

99



All’apprendimento attraverso la memoria, che costituiva un’efficace chiave di accesso alla
mente dei contadini!®, si aggiungeva la dimensione del gioco, che attirava una partecipazione attiva
da parte dei presenti. Tutta questa serie di attivita convergeva verso lo stesso obiettivo: trasmettere i
fondamenti del cattolicesimo e ottenere il maggior numero possibile di confessioni.

Oltre alle funzioni pastorali, i gesuiti svolgevano anche un ruolo di supplenza alla visita
pastorale?’. Di conseguenza, dovevano prestare attenzione ai bisogni spirituali dei contadini sotto

’aspetto pratico:

[...] in particolare si consideri che sito idoneo vi fusse per fabricar cappelle sicure e capaci di
simili radunanze, avvertendo che tali siti I’havevano 1’ordinario da eleggere dentro, o appresso a
qualche casale o luogo principale, accio le cappelle siano ben tenute, e non profanate, e col tempo

facilmente rovinate?'.

Un impegno simile era stato profuso dai padri nella missione alla diocesi di Albano del 1601,
citata in precedenza, per garantire I’erezione di un luogo di culto a Torre di San Lorenzo per
raccogliere i pastori dispersi?>. Un ultimo compito fondamentale di natura sociale doveva essere

239

assolto dai missionari: “si cerchi di far pace, dove si troveranno inimicitie*>”. Anche in questo caso,
9

la realta della missione rispecchiava fedelmente il modello, avendo concluso durante il soggiorno in
una tenuta due paci su materie molto gravi, come ’omicidio e “una cosa pericolosa di gran male?*”.

Il modello dell’istruzione e la realta della missione coincidevano fino ad un determinato punto:
esistevano dei fattori di rottura che l’istruzione non prevedeva, tra cui rientrava la sfera del
meraviglioso. Incontri con il diavolo, apparizioni e superstizioni locali non potevano essere incluse
nella loro molteplicita di forme dal modello di missione, ma potevano essere riscontrate solo al
momento del contatto diretto con la realta. Nella relazione dei due padri gesuiti, vi era un punto di
discontinuita nella sua struttura, come per altre fonti della stessa tipologia. Dopo il racconto
dell’itinerario e delle attivita con gli abitanti, i missionari usavano questa formula: “Hora proporremo

25> In questo modo, veniva aperta una frattura nel quadro

alcune cose degne di qualche consideratione
di successo descritto fino a quel punto, dando spazio ad una serie di racconti e di pratiche che

dipartivano dalla loro visione del mondo.

19 A. PROSPERI, Otras Indias, op. cit., p. 80.

2 ID., Missioni popolari e visite pastorali in Italia tra ‘500 e ‘600, op. cit., p. 778.
2L ARSI, F.G. 720/A, cc. 37r-39v, op. cit., c. 37r.

22 ARSI, ROM. 128/1, cc. 35r-42v, op. cit., ¢. 39v.

23 ARSI, F.G. 720/A, cc. 37r-39v, op. cit., c. 37r.

24 ARSI, ROM. 128/2, cc. 599r-602r, op. cit., c. 601r.

3 Ibidem.

100



1. Un fronte di aperta battaglia contro il diavolo

Le campagne erano il fronte principale di battaglia con il diavolo, che aveva inviato il suo
esercito tra i rudes, amplificando il proprio potere nell’ignoranza e nelle superstizioni. Erano i gesuiti
gli agenti designati della Chiesa che dovevano confrontarsi in prima persona con questa minaccia,
scontrandosi con la capillarita della sua azione e la difficolta di individuare la sua forma. Nelle
relazioni delle missioni nelle Indie Romane, il diavolo entrava in azione attraverso una molteplicita
di agenti e di pratiche, contro le quali i gesuiti dovevano di volta in volta attuare una nuova strategia.

La forma piu comune, con la quale si manifestava il diavolo, era la bestemmia, una pratica
semplice e diffusa tra gli strati piu bassi della societa. Il confronto con i bestemmiatori impenitenti €
un topos sempre presente nelle relazioni gesuitiche. Si passava da casi meno rilevanti ad altri degni
di nota, in cui il bestemmiatore praticava gesti eclatanti di fronte agli occhi stupiti dei missionari. Un
caso del genere accadde a Cori, come riportato in una relazione anonima. Osservando la collocazione
nei volumi, questa missione dovrebbe risalire al 1613, ma non ¢ presente alcuna specificazione
riguardo la data. I gesuiti incontrarono nella citta la figura di un uomo che descrivevano in questi

termini:

Un horrendo bestemmiatore piu volte haveva rinegato Christo, il suo sangue, et la sua passione,
et morte, violando di piu la sua divina bonta con parole indegnissime, prendendo una volta una
imagine di lui crocifisso se la mise sotto li piedi calpestandola, poi presala in mano la sputo tutta
rinegandolo et in dispetto suo adorando il Diavolo, poi preso un pugnale tutta la [sic] con tanta
rabbia che pareva un Demoni: questo [sic] da Dio si confesso con molte lagrime, et nel fare una
confessione generale di tutta la vita fu chiaro esempio di quanto sia grande la bonta et misericordia

di Dio*®.

In questo breve passaggio, i padri si trovavano di fronte ad un apostata convinto che negava i
fondamenti della fede cristiana e disprezzava il crocifisso. Il suo rifiuto plateale si connetteva al vasto
insieme di pratiche alla base della gestualita rituale del sabba, tra cui rientravano il calpestare
I’immagine di Cristo e lo sputarci sopra. Questa rabbia cieca cancellava I’aspetto umano e faceva
degenerare 1’apostata verso la bestialita, assumendo le sembianze di un demone. Nonostante questa
figura rappresentasse il male assoluto e meritasse probabilmente di essere sottoposto a processo, i
padri furono in grado di reintegrarlo nella comunita sociale e religiosa attraverso le due armi spirituali

nelle mani dei padri: la confessione e il perdono. Il suo peccato era stato superato dalla sua decisione

26 ARSI, ROM. 130/2, cc. 401r-408v, Anon., s. tit., c. 402v.

101



di confessare la sua vita e il successo dei gesuiti, considerando le sue convinzioni di partenza, diveniva
ancora piu rilevante. L’ostacolo qui non era stato solo I’ignoranza, ma 1’apostasia. Nella maggior
parte delle comunita erano presenti figure del genere. Julius Sini e Michael Senerus nella loro
missione tra il marzo e I’aprile 1614 raccontavano di aver confessato un uomo “tanto cattivo che piu

non credeva in Dio, né alli santi>””

, pur non avendo mai dato alcun segnale di questa sua convinzione:
ogni volta che si era confessato aveva nascosto la verita. Di fronte ai missionari, invece, dichiard che
aveva contratto numerosi patti con il diavolo allo scopo di far uccidere i suoi nemici. Le rivalita
interpersonali, come per le streghe, giocavano un ruolo importante nella scelta dell’individuo alla
disperata ricerca di eliminare coloro che odiava. In entrambi i casi, non si trattava di semplici
superstizioni o del prodotto dell’ignoranza, ma di forme reali di apostasia. A differenza dei processi
affrontati di stregoneria, I’esito nelle relazioni era sempre lo stesso: la confessione dei propri peccati
e la reintegrazione del peccatore agli occhi di Dio.

I1 diavolo, pero, non si esplicava solo nella bestemmia, ma poteva anche giocare un ruolo
indiretto dietro un terribile omicidio. In una lettera sulla missione ad Albano, inviata al padre

provinciale Decio Striverio il 5 maggio 1612, il gesuita Andrea Porcari si soffermava su un

avvenimento tragico che aveva sconvolto la vita della comunita, raccontando che:

[...] andavano 3 zitelle di nove in 10 anni, alla vigna, et un homo in una vigna caccio via le due e
peglio la terza che era di 9 anni [sic] e la strozzo con una fune e gli taglio una reccia e non si sa

che cosa possa esser questa™® [...]

Di fronte ad un crimine dalla modalita cosi eccezionale, venne prospettata 1’ipotesi che fosse
stato compiuto da uno stregone per compiere qualche fattura. Il signore di Albano, Marcantonio
Savelli (1591-1638), dichiarava di non voler lasciare impunito un delitto cosi efferato. Il caso passava
nelle mani delle autorita laiche, ma I’attenzione manifestata dai gesuiti verso questo episodio
testimoniava come nel loro breve passaggio nelle citta si identificassero con la comunita del luogo al
punto tale da condividerne lo stile di vita, le paure e persino gli scandali. I padri volevano ottenere
risposte al pari degli abitanti di fronte ad un crimine inspiegabile. Anche in questo caso
all’impossibilita di dare una spiegazione logica subentrava il movente della stregoneria, che operava
nelle menti della comunita come un meccanismo automatico di associazione per trovare una risposta

immediata.

27 ARSI, ROM. 131/1, cc. 73r-74v, Julius Sini, Michael Senerus, Relatione della missione fatta alle capanne et altri luochi
della Diocesi di Albano, ’anno 1614, nel mese di marzo e aprile, c. 73v.
28 ARSI, ROM. 130/1, cc. 139r-139v, Andrea Porcari, Albano, Lettera a Decio Striverio, 5 maggio 1612, ¢. 139 1.

102



A livello storiografico, la relazione tra gesuiti e stregoneria & un tema poco esplorato®®. Sul
piano della produzione intellettuale, alcuni membri dell’ordine ebbero un ruolo fondamentale nello
stabilire il quadro teorico intorno ai due opposti orientamenti verso il crimine del maleficio, come
Martin Delrio e Friedrich Spee. In questo capitolo, pero, I’interesse principale della ricerca non &
rivolto a questo aspetto, quanto al piano della prassi pastorale. Come si comportavano i padri gesuiti
di fronte ad un maleficio? L’omicidio di Albano risulta a questo scopo un contatto troppo indiretto,
in cui 1 gesuiti si limitarono a riportare una vicenda e ad allinearsi alle interpretazioni date dalle
autorita e dalla comunita. Piu indicativo ¢, invece, un altro racconto durante una missione fatta a
Cisterna nel 1613. Nel corso della permanenza dei padri, accadde un evento eccezionale, che

nascondeva un’azione diretta del Diavolo:

[...] entrando uno di essi, che era sacerdote, et certe donne in una camera, viddero la finestra
serrata, et due candele stare dritte da sé sopra una cassa et ardere, et in mezzo di esse una pulla di
filo, et certi chiodi, onde argomentando di certo malefizio diabolico cominciarono a gridare tutti
attoniti, alle grida corse un vecchio zio del prete, et subito alla vista di queste candele cadde in
terra, et resto cieco; per tanto essendo tutti in grande spavento, et confusione il sacerdote prese
quelle imagini, et fatti inginocchiare tutti pronunciava a poco a poco, seguitando doppo lui tutti
gl’altri; le parole di quelle orationi. Cosa maravigliosa in un [sic] spariva quelli lumi, et cose
diaboliche, et il vecchio recupero la vita, et il sacerdote venne pieno di maraviglia a raccontarci il

fatto, accio I’aggiutassimo a ringratiare il Signore®' [...]

Questa vicenda puo essere letta come uno scontro diretto tra gli strumenti dei gesuiti e il
diavolo. La mano dei padri entro in azione attraverso le immagini e le devozioni, che avevano donato
al sacerdote e alle donne. Di fronte ad una situazione di emergenza e di panico, il sacerdote decise di
usare queste devozioni per sconfiggere il maleficio. Sulla natura delle orazioni, il limite tra religione
e superstizione ¢ in questo caso molto labile: un membro del clero, di fronte ad un rito diabolico,
decideva di affidarsi a degli oggetti sacri per scacciare il male e far recuperare la vista all’anziano.
Qui si osserva in azione il pericolo principale insito nelle immagini: la possibilita di usi a scopi
apotropaici e terapeutici, che le trasformava in semplici superstizioni3?. La natura materiale

dell’oggetto prendeva il sopravvento sul modello che I’immagine avrebbe dovuto trasmettere. Questa

2 F. MOTTA, Demoni, streghe, gesuiti: contributo a una contestualizzazione storica, «Mélanges de I’Ecole francaise de

Rome, Italie et Meéditerranée modernes et contemporainesy, 132/1 (2020), URL:
http://journals.openedition.org/mefrim/7127.
30 Ibidem.

3L ARSI, ROM. 130/2, cc. 409r-410v, Anon., Relatione della missione fatta in Velletri et sua diocesi nel 1613, c. 409v.
32 P. COZZO, Andate in pace, op. cit., p. 76.

103


http://journals.openedition.org/mefrim/7127

dinamica era favorita dal fatto che lo stesso sacerdote, il quale avrebbe dovuto vigilare sul corretto
uso, aveva assunto quella veste ambivalente, sospesa tra la figura del curato e dello stregone, che era
tipica del clero pre-tridentino®?, ma permaneva anche durante la Controriforma.

L’esito della storia naturalmente andava a favore dell’operato dei missionari, che avevano
giocato un ruolo importante, se pur indiretto, nel vincere il maleficio. La scomparsa improvvisa degli
oggetti diabolici e il parallelo recupero della vista da parte dell’anziano amplificava I’eccezionalita
del racconto, che rientrava nella sfera del meraviglioso. Questa tendenza verso la trasposizione
miracolistica delle cose era un tratto caratteristico della mentalitd dei gesuiti nella loro ricerca di
costruire una storia € una memoria autocelebrativa. In questa ricerca aveva un ruolo centrale “un
nimbo dorato di apparizioni, visioni, profezie, soffuse di interventi sovrannaturali**”, che veniva
attestato nelle corrispondenze interne e nei documenti a stampa. La sfera del meraviglioso contribuiva
ad accrescere 1 successi della Compagnia, oltre la realta.

La natura ingannatrice era I’arma che consentiva al diavolo di interagire nella quotidianita
attraverso molteplici soluzioni. Agli occhi dei gesuiti, I’azione del demonio era la ragione principale
dietro al rifiuto di confessarsi. A volte, pero, I’interazione tra I’apostata e le forze diaboliche poteva
essere raccontata come un’esperienza reale, come un incontro avvenuto con il diavolo sotto
sembianze umane. L’Informatione del Collegio di Sezza per le lettere annue’’ dell’anno 1613
riepilogava la serie di successi dei padri di Sezze ottenuti nel corso dell’anno. Tra questi racconti, due
storie simili attribuivano al demonio la stessa funzione: ostacolare la confessione. La prima

riguardava un giovane, che aveva incontrato Satana sotto forma di pellegrino:

Andando il sopraddetto giovane per suoi affari altrove s’incontro in un romito, che gli fisso gli
occhi adosso, et disse piu volte 0o’ povero giovane, del che dimandando il giovane la causa perché
I’anima tua soggiunse il romito, sta’ in misero stato; se tu mi prometti con giuramento di mai
confissarti dei peccati, che ti scoprirai esporti fidelmente come stij I’anima tua. Il giovane per
curiosita di sapere si dicesse il vero, giuro. All’hora il peregrino scopri peccati occulti con tutte le
circonstanze. Et vedendosi il giovane scoprirsi cose vere et occultissime stimo essere o qualche
gran santo o un angelo; poi osservo per molti anni il giuramento, et mai 1’haverria tolto; se non
havesse sentito 1’astutie del Demonio da un padre che insegnando la dottrina cristiana, instruiva
il popolo nella confessione, ma poi con amarissime lacrime si confisso generalmente et institui

nuova vita®,

3 i, p.67.

3 A. PROSPERI, La vocazione, Torino, Einaudi, 2016, p. 29.

35 ARSI, ROM. 130/2, cc. 470r-472r, Anon., L’ Informatione del Collegio di Sezza per le lettere annue.
36 Ivi, c. 471v.

104



Il rifiuto della confessione in questo caso non era il prodotto di una riflessione privata, ma era
stato il risultato di un accadimento reale nella vita del giovane, che si era fidato delle parole di questa
figura misteriosa, scambiandolo per una creatura angelica. Fu senza dubbio un errore in buona fede,
al quale pose fine la capacita oratoria del padre gesuita che illumino la mente del giovane sulla natura
dell’inganno del demonio. Agli occhi dei gesuiti, le figure del demonio e del pellegrino erano cosi
fortemente intrecciate da generare confusione nel processo di scrittura: a testimonianza di cio, I’autore
dell’ Informatione in un’occasione si senti in dovere di cancellare la parola demonio e sostituirla con
peregrino per non confondere i piani del racconto.

La seconda vicenda ha un carattere piu tragico, in quanto la donna protagonista non era solo

vittima di un inganno, ma sosteneva di essere stata violentata piu volte dal demonio in persona:

Una donna era spesso oltraggiata dal Demonio, come quella che per molti peccati mai confessati
stava in sua podesta; anzi che alcune volte la notte tento di affogarla, ma la Beata Vergine di cui
essa era divota non lo permetteva, ma la riserbava a penitenza. Venne ai nostri padri scopri le
molestie che pativa, ma taceva di peccati enormi; si confessono sospettando di quello che era;
tratto con tanta distrezza che essa finalmente prorompendo in lacrime comincio confessarsi dei

peccati di tutta la vita sua, et alla confessione & seguitata una vita molto spirituale®’.

La storia della donna ruotava intorno agli incontri violenti con il diavolo, di cui era totalmente
succube. La svolta nella sua vita fu segnata anche in questo caso dall’incontro con i missionari e con
la loro parola, i quali riuscirono a penetrare nella sua coscienza e a farle confessare tutti i suoi peccati.
I gesuiti attraverso la confessione avevano ottenuto un’altra importante vittoria.

L’ultima forma del demonio contro la quale i padri dovevano confrontarsi apriva un contatto
diretto tra le forze oscure e I’esercito del Signore. Durante le missioni, potevano accadere casi di
possessione malefica, in cui era necessario un intervento diretto di esorcismo. Un esempio € riportato
nella relazione anonima della missione fatta a Velletri nel 1612. La notte seguente alla predica dei

389

adri in piazza, che aveva toccato 1’anima di una donna “di mala vita avvenne un evento unico:
9 9

[...] le apparve un Demonio, et di maniera 1’occupo, che ella non si poteva muovere; ella si
sforzava quanto poteva di dire Giesu, ma non poteva muovere le labra, né trarre la voce;
remmandandosi internamente et di nuovo sforzandosi, alla fine spuntd a dire Giesu, alla quale

voce il Demonio irridendo sparve, et ella venne a fare una buona confessione®.

37 vi, c. 472r.
3% ARSI, ROM. 130/2, cc. 293r-294v, Anon., s. tit., ¢. 293v.
3 Ibidem.

105



Si tratta dell’ennesimo racconto mediato. Non fu praticato, infatti, alcun esorcismo di persona,
ma la donna con le sue sole forze fu in grado di liberarsi dalla possessione, pronunciando la parola
Gesu. L’evento notturno e la successiva decisione di confessarsi riconducono questa esperienza alla
dimensione onirica, in modo simile al racconto precedente della donna violentata dal demonio.
Henningsen descriveva la diffusione dei sogni stereotipati del sabba, che davano un’impressione di
realta, come esempio del fenomeno dell’epidemia onirica*’. Questo fenomeno era il prodotto di un
previo indottrinamento*!, che nei casi affrontati poteva derivare dai temi toccati dalla predicazione
dei padri gesuiti. Questi argomenti potevano accentuare nei rudes il timore per la minaccia del
demonio al punto tale da assumere una forma reale ai loro occhi. In linea con questa lettura, I’ipotesi
proposta da David Sabean che la credenza del diavolo colmasse la mancanza del “superego” nei
contadini e venisse usata come un modo per allontanare le responsabilita di pensieri e di
comportamenti negativi*’ troverebbe in queste vicende una conferma reale. Soprattutto nel caso di
Sezze, la confessione anteriore degli abusi del diavolo appare come un modo per giustificare i peccati
commessi. La stessa possessione di Velletri diviene, in questo senso, I’emblema dell’estremizzazione
delle tensioni interne che caratterizzano tutte le storie riportate in questo paragrafo. Il senso di colpa
verso il rifiuto della confessione e i propri peccati attivavano una serie di meccanismi psicologici
contrastanti, che potevano trovare uno sbocco nell’incontro surreale con la figura del diavolo.
L’eroico racconto della donna sulla possessione e sula liberazione dal demonio assume cosi i caratteri
della giustificazione di una mancanza, della proiezione di tensioni interne e inconsce.

I padri gesuiti, in compenso, prendevano nota di tutte queste storie, in quanto simbolo
dell’efficacia della loro azione. La battaglia contro 1’ignoranza, portata avanti nelle missioni, si
delineava in modo piu concreto in questi racconti, in cui il diavolo veniva descritto come parte della
realta di tutti 1 giorni, come minaccia reale con cui era necessario fare i conti. In questo modo, le
relazioni dei gesuiti risaltavano il clima di emergenza, descritto nella lettera del generale Acquaviva,
risalente al 15 aprile 1590%, che invitava i compagni a moltiplicare gli sforzi di fronte all’avanzata
dell’esercito di Satana nelle campagne. Questi racconti testimoniavano che non solo il demonio stava
penetrando in modo capillare il mondo rurale, ma che ormai era giunto alle porte di Roma. Di fronte
a questa avanzata, i gesuiti attraverso I’impegno profuso nelle missioni erano stati capaci di ottenere

una serie di vittorie fondamentali, scacciando ogni volta il diavolo dalle Indie Romane.

40 G. HENNINGSEN, L ‘avvocato delle streghe, op. cit., p. 306.

4 Ibidem.

42 E. BEVER, The realities of witchcraft and popular magic in early modern Europe, op. cit., p. 76.
43 ARSI, INSTIT. 122, cc. 30v-32r, op. cit., c. 32r.

106



2. L’apparizione di Marino: la metanarrazione di una voce

Sempre nella sfera del meraviglioso rientra la storia di un novizio defunto, Bernardino Ducci
di Marino. Il padre Paolo Bambino, inviato alla diocesi di Albano, reputd necessario inviare il 14
febbraio 1619 una lettera al preposito generale, Muzio Vitelleschi, dedicata esclusivamente al
racconto delle voci che aveva sentito in paese sull’apparizione di questo giovane alla madre dopo la
sua morte**. A differenza di altre lettere o relazioni, unicitd di questo documento si rileva
focalizzandosi sul peritesto. Accanto al corpo centrale della lettera, furono aggiunte una serie di
chiose, in cui il padre trasmetteva i suoi pensieri e i suoi dubbi sulla vicenda raccontata, dando forma
ad una sorta di metanarrazione. Nei racconti precedenti, i padri specificavano la modalita attraverso
la quale ne erano venuti a conoscenza: la comunicazione orale, spesso all’interno della sfera
confessionale. Pur evidenziando la presenza di una mediazione e 1’assenza di un’osservazione diretta,
i racconti venivano riportati fedelmente, divenendo parte della realta dell’esperienza missionaria. In
questo caso, invece, il senso di distacco dalla radice della fonte prende forma nelle chiose, collegate
al testo tramite delle croci, che segnalano una lettura diversa della storia da parte del padre e una
volonta di approfondire alcuni passaggi poco chiari. Nelle prossime pagine, si tentera di tenere
insieme 1 due piani del racconto e del peritesto per offrire uno sguardo completo sulla vicenda.

A partire dalle voci locali, il gesuita ricostruiva il profilo di questo novizio alla Chiesa di

Sant’ Andrea, prima sede del noviziato della Compagnia di Gesu:

[...] et havendo per relatione di alcuni, alli quali per non so che buona occasione ne avevamo noi

parlato, udito I’opinione di bonta e santita con la quale visse tra noi e mori suo figlio® [...]

Dopo aver attestato la buona reputazione del ragazzo, Paolo Bambino, attraverso la
mediazione di queste figure fidate, riportava cosa raccontasse la madre in paese. La donna costituiva

la fonte principale della storia:

[...] disse che non poteva haverne altra opinione chiunque 1’haveva conosciuto, ma che oltre alle

cose viste di lui in vita ne haveva una dopo la morte degna di meraviglia, et era questa*®.

Accanto a questa introduzione, appare gia la prima chiosa del gesuita, che mette in discussione

la presenza di un’unica figura genitoriale nella vita del novizio, la madre. E il padre? Questo fu il

4 ARSI, ROM. 131/1, cc. 177r-177v, Paolo Bambino, Un novizio apparve alla madre dopo la morte.
S Wi, c. 177r.
46 Ibidem.

107



primo dubbio che venne a Bambino nello scrivere al preposito: “come si chiama o come abbia nome
il padre? E questo era vivo o no alla morte del figlio Bernardino?*””. Alla sua morte, di cui non viene
spiegata la causa, Bernardino aveva deciso di lasciare in ereditd mille scudi al noviziato di
Sant’ Andrea, che dovevano essere pagati nel corso del tempo. Questa decisione scatend la reazione

contraria della madre:

Ne senti dispiacere incredibile la madre, e fatto, e detto quello che in simili occasioni suggerire il
dolore poco regolato si risolse per ultimo andare alli piedi dal Papa in persona, e querelarsi a

bocca, e con suppliche nel piti acerbo modo che fosse possibile*®.

In questo passaggio, il padre faticava a comprendere le ragioni della disperazione della donna,
domandandosi “perché ne ebbe tanto di dispiacere?**”. La sua appartenenza all’ordine gli impediva
di percepire le ricadute della scelta del ragazzo sulla donna, di cui non si conoscono né le condizioni
economiche né la situazione coniugale. Si delinea qui il conflitto tra madre e ordine che caratterizzava
le scelte di numerosi novizi, come emerge dalle numerose storie di vocazioni®’. Le madri in cerca dei
figli, entrati in collegio, rappresentavano una minaccia continua, non riuscendo a sopportare il
distacco improvviso’!. Agli occhi dei gesuiti, la madre per questa ragione era solo un pezzo di carne,
uno strumento del maligno®, che portava i giovani fuori strada attraverso il richiamo dell’amore
materno. La reazione della madre alla scelta di Bernardino ¢ in linea con quest’ottica di competizione
tra amore materno e vocazione, esasperandola al punto tale da tentare la follia di recarsi direttamente
dal papa.

La donna aveva trovato il sostegno di un monaco di Grottaferrata, che le aveva promesso di
farle incontrare il pontefice. Il mittente della lettera si interrogava riguardo a questa figura nel
peritesto, domandandosi quale fosse il suo nome, che non era stato specificato dalla fonte. Un’altra
questione intorno a questo monaco riguardava quale fosse 1’occasione da lui scelta per incontrare il
papa: a Roma attraverso i favori di qualche amico o a Frascati durante la visita che il Santo Padre
avrebbe fatto alla Santissima Madonna della Badia? Un dubbio non da poco ai fini della ricostruzione
della vicenda, che, secondo la nota del gesuita, “bisognerebbe chiarirlo>*”. In seguito all’elaborazione

di questo piano disperato, la notte stessa accadde I’'imprevedibile:

47 Ibidem.

48 Ibidem.

4 Ibidem.

50 A. PROSPERI, La vocazione, op. cit., p. 131.

S i, p. 156.

2 i, p. 158.

53 ARSI, ROM. 131/1, cc. 177r-177v, op. cit., ¢. 177r.

108



[...] parve alla donna una notte di uscire fuori di casa, e nell’aprire la porta incontrarsi in
Bernardino. Corsole subito addosso la madre con le braccia aperte per abbracciarlo, ma fu da lui
con faccia severa e scorrucciata rispinta da s¢, e mentre impaurita la madre le domanda la causa
della repulsa, gli dice minaccioso Bernardino, Non ti basta quello che ti ¢ restato della mia robba.
Va e dona ai priori miei quanto io ho loro lasciato; e detto questo, lasciava la madre tutta in

impaurita, subito disparve*.

Questo passaggio ¢ il nucleo intorno al quale ruota tutta la vicenda: I’apparizione. L’ immagine
di Bernardino veniva descritta dalla madre come un essere reale, in carne ed ossa, tanto che il figlio
ebbe la forza di rifiutare il suo abbraccio. In assenza di chiose, un singolo verbo risulta fondamentale
per avvicinarsi alla visione di Paolo Bambino sull’episodio: “parve”. L’inserimento di questa
espressione eliminava 1’aspetto della realta, traslando la vicenda sul piano dell’immaginazione e del
sogno. Della realta si conservava un’impressione: nella figura di Bernardino la madre aveva
probabilmente proiettato la sua disperazione e il suo senso di colpa inconscio per non aver voluto
rispettare le decisioni del figlio. La vicenda, pero, non termina qui. Il mattino seguente, mentre la
donna in preda alla paura raccontava quanto accaduto la notte precedente, venne alla sua porta il

monaco, anch’esso evidentemente turbato:

[...] chiamo da canto la donna, e le disse che le chiedeva perdono dello scandalo datoli in esortarla
a ripugnare alla volonta del figlio in materia del legato fatto alli priori gesuiti, e che la pregava a
voler eseguire, e che lui in conto niuno poteva servirla come ’haveva promesso: causa n’era
I’havere quella notte visto Bernardino tutto minaccioso, et infuriato contro di lui per quello fatto
e che I’haveva cosi fieramente sgridato, e con tali parole minacciato che non ardiva piu di tentare

cosa alcuna contro alla volonta di lui>>.

Una coincidenza difficile da spiegare. Il monaco ebbe la stessa visione della donna e decise
di rinunciare la stessa notte ad aiutarla, invitandola a rispettare la decisione del figlio. Di fronte a
questi eventi eccezionali, la madre si impegno ad inviare immediatamente il denaro a Sant’ Andrea,
come stabilito dal figlio. E interessante notare come sulla parte in cui il gesuita riportava le due
apparizioni non avesse inserito alcuna nota. La sua riflessione sulla vicenda riprendeva alla fine del

racconto, quando spiegava a Muzio Vitelleschi che:

34 Ibidem.
3 i, c. 177v.

109



[...] questo € quanto ho udito sul partire da Marino, che ¢ stato causa che non ho potuto informarmi

di molti particolari come del nome del monaco, né della madre di Bernardino™ [...]

Queste parole del gesuita mettevano in discussione la veridicita del racconto, evidenziandone
il carattere di voce. Si trattava di una storia senza nomi, di una voce diffusa tra la comunita di Marino,
che Bambino non aveva potuto approfondire per mancanza di tempo. Il padre si dimostrava
consapevole che il problema non era solamente la mancanza dei nomi, che avrebbero dato una
maggiore impressione di realtd, ma bisognava rendere conto anche di altri nodi inspiegabili, come

specificato nell’ultima nota:

Non sarebbe se non bene sapere anco quell’altre cose, et autenticare queste’’.

Sapere altri dettagli avrebbe consentito di confermare quanto ascoltato. Fino a quel momento,
il racconto sarebbe rimasto in sospeso, in assenza di informazioni certe. Questo intreccio tra
narrazione e metanarrazione contribuisce ad approfondire il modo in cui i1 gesuiti si relazionavano
alle voci del popolo e alle fonti orali. A differenza di altri racconti, I’occhio critico del padre analizza
qui passo per passo il racconto, interrogando parallelamente s¢ stesso e la fonte. Sul foglio, pero,
sarebbero rimaste solo le domande, dal momento che non sono state rinvenute altre lettere
sull’argomento. La storia sarebbe continuata ad essere solo una voce, degna di nota perché

contribuiva alla fama della Compagna, ma impossibile da accertare.

36 Ibidem.
57 Ibidem.

110



3. Sulla strada per Civita Lavinia: il limite tra devozione mariana e superstizione

A pochi chilometri da Marino, durante una missione nella diocesi di Albano nel 1614, i padri
Caesar Froilus e Vincentius Leonardis incontrarono un’altra pratica illecita dei rudes, apparentemente
innocua rispetto ai casi citati fino ad ora. Sulla strada verso Civita Lavinia (oggi Lanuvio),
I’attenzione dei padri venne colpita da una serie di sassi e cordicelle attaccati ad una Madonna®®. La
questione ¢ sottile: 'immagine di Maria divenne nel corso del Cinquecento il nuovo fulcro delle
devozioni, ma il suo culto nacque come compromesso e punto di incontro tra la proposta della
religione ufficiale e la produzione di eventi miracolosi del basso®. Il risultato fu un forte radicamento
nei costumi della devozione mariana, spingendola verso la sfera della superstizione. L’immagine di
Maria risultava cosi in bilico tra il culto ufficiale e le derive superstiziose, diffondendosi nelle
campagne. Il successo della sua immagine si legava alla capacita di rispondere al desiderio di
personificazione e incarnazione del divino®®, garantendo una materializzazione del sacro in aree
abbandonate. In questo modo, vi era nelle menti dei contadini un’identificazione concreta tra la
Madonna e I’immagine®!, a cui venivano attribuiti poteri sensoriali e terapeutici. La capacita di dare
una risposta alle domande del popolo favori la tendenza verso la sovrapposizione tra devozione
ufficiale e il complesso di pratiche localizzate di natura superstiziosa. Di fronte a questo pericolo, era
necessario contrastare la capacita collettiva di creare taumaturghi locali®?, a partire da una semplice
immagine, imponendo un controllo sul culto della Madonna attraverso 1’azione dei parroci. In assenza
di intervento da parte del clero locale, i gesuiti dovevano impegnarsi ad eliminare qualsiasi uso
superstizioso di un’immagine sacra in difesa della religione ufficiale. Questa fu la dinamica messa in

atto dalla missione del 1614 dopo questo incontro:

[...] a tal vista si maravigliarno, dimandarono alla guida che cosa significavano detti sassi. Li fu
risposto che chi haveva febre s’attaccava uno di detti sassi a collo et lo lascia appeso a detta

Madonna et di poi beveva un poco dell’aqua che li vicino scorriva, et subito guarivano® [...]

L’immagine della Madonna sulla strada per Civita Lavinia era diventata di fatto un luogo di

guarigione, dove gli abitanti si recavano per far fronte alla malattie. E interessante notare come tutta

38 ARSI, ROM. 131/1, cc. 42r-47v, Caesar Froilus, Vincentius Leonardis, Missione d’Albano, c. 45v.

3 A. PROSPERI, Madonne di citta e Madonne di campagna: per un’inchiesta sulle dinamiche del sacro nell Italia post-
tridentina, in 1D., Eresie e devozioni, op. cit., pp. 29-52, p. 33.

0 D. GENTILCORE, I/ vescovo e la strega, op. cit., p. 206.

oL Ibidem.

2 A. PROSPERI, La Madonna della Ghiara, in 1D., Eresie e devozioni, op. cit., pp. 185-204, p. 198.

6 ARSI, ROM. 131/1, cc. 42r-47v, op. cit., c. 45v.

111



I’attenzione dei padri non fosse rivolta all’immagine, quanto ai sassi e alle cordicelle. Questi oggetti

erano simboli della superstizione, non I’immagine della Madonna:

[...] parendo ai padri cosa superstitiosa ne dissero al ritorno d’Albano una parola a Monsignor
Vescovo, il quale passando di la con I’occasione di andare alla Riccia li fece levar via dalla sua
gente, et disse che haveva trovato modo che per 1’avvenire non fussero piu incorsi in tal

superstitione®*,

Preoccupati da questa deriva del culto mariano, i gesuiti, a differenza del loro tipico modus
operandi per 1 brevi magici, scelsero di rivolgersi alla massima autorita ecclesiastica locale per
garantire un intervento piu efficace, che andasse oltre la transitorieta del loro passaggio. Il vescovo
di Albano, Paolo Emilio Sfondrati (1560-1618), in carica dal 1611 al 1618, ordino alla sua gente di
togliere via 1 sassi e le cordicelle. Sulla soluzione attuata dal vescovo per impedire ai rudes di
incorrere nuovamente in questa superstizione non si hanno informazioni, ma dal testo si puo dedurre
che la Madonna rimase al suo posto. Questa breve testimonianza esemplifica la questione del culto
mariano e dei suoi adattamenti illeciti nelle campagna: lo spirito della Controriforma aveva sconfitto
momentaneamente la credenza popolare, ma allo stesso tempo ¢ difficile immaginare che gli abitanti
del luogo avessero subito rimosso questa pratica cruciale nella loro vita quotidiana. Del resto, la

Madonna era ancora 1i.

% Ibidem.

112



4. 1l lupo di Cisterna: un racconto sospeso tra realta e simbologia

Nelle pagine precedenti, le missioni dei gesuiti hanno tratteggiato dei veri e propri quadri delle
Indie Romane attraverso la lente dei membri dell’ordine. Nel loro viaggiare, pero, i padri dovevano
confrontarsi spesso con minacce e ostacoli, prodotti da uomini e animali®®, che, nonostante tentassero
di inquadrare nella loro visione del mondo, continuavano a temere. Una minaccia sempre presente
nella realta e nella cultura delle Indie Romane prendeva forma nel lupo, la bestia che non rispettava i
limiti giurisdizionali imposti dalla giustizia umana, ma concorreva direttamente con I’'uomo nella
lotta per la sopravvivenza. Su questo tema, vi ¢ una stretta connessione tra passato e presente.
Nonostante la scomparsa dell’animale dal territorio laziale per lungo tempo, questa specie sta
lentamente ritornando, rappresentando un problema di attualita®. Un ritorno, non una novita.

Gli echi della sua presenza antica si riscontrano ancora oggi nella toponomastica, che
costituisce un simbolo della diffusione della specie®’. Nella descrizione del territorio, il termine lupo
viene riproposto in diverse localita tra i Colli Albani e i Monti Lepini, come esemplificato dal Monte
Lupone, una cima isolata che svetta sopra la citta di Cori, o dal Passo del Lupo, una piccola vetta che
collega il Vivaro a Lariano, collocata sopra la cosiddetta Valletta del Lupo. La toponomastica
conferma cosi la presenza del lupo nell’immaginario collettivo, risultato della sua appartenenza alla
realta quotidiana di pastori e contadini®®.

Un’altra traccia importante lasciata dalla sua presenza si riscontra nei testi legislativi volti a
combattere contro la specie. In tutta Europa, a partire dall’eta medievale, esistevano documenti del
genere, che proponevano due soluzioni principali: la figura del luparius e il sistema della taglia
sull’animale. La prima era un’istituzione antica che mirava a contrastare I’espansione del lupo sul
territorio, mentre la seconda venne elaborata successivamente per combinare l’intervento degli
organismi pubblici con I’azione dei singoli®®. Nel territorio di Sermoneta, diversi documenti risalenti
alla seconda meta del X VI secolo e al XVII secolo affrontavano la questione della minaccia del lupo.
In un caso si osserva la fissazione di un premio per i lupari, pari ad uno scudo per chi uccideva un
lupo maschio e a quindici giuli per un lupo femmina. Lo stato di emergenza imponeva che tutti i
membri della comunita partecipassero a tale pagamento, compresi gli ecclesiastici’’. I lupari erano,

quindi, una risposta necessaria ad un problema che riguardava tutto il territorio. Lo scontro tra ’'uomo

% M. SCADUTO, La strada e i primi gesuiti, «Archivam Historicum Societatis Iesu», 40 (1971), pp. 323-390, p. 337.
% https://www.parchilazio.it/documenti/schede/lupo_n_ilovepdf compressed.pdf

7 G. ORTALLL, Lupi genti culture: uomo e ambiente nel Medioevo, Torino, Einaudi, 1997, pp. 81-82.

%8 M. COMINCINL, 1/ lupo storico, in L'uomo e “la bestia antropofaga”, a cura di M. Comincini, Milano, UNICOPLI,
2002, pp. 1-6, p. 4.

9 G. ORTALLI, Lupi genti culture, op. cit., p. 77.

0 ACR, Fondo Miscellanea, 447/117, tomo 111, pp. 171-172.

113


https://www.parchilazio.it/documenti/schede/lupo_n_ilovepdf_compressed.pdf

e il lupo, infatti, era inevitabile, costituendo un portato stesso della civilta’!. L’espansione del
territorio antropizzato comportava la riduzione delle aree di caccia della specie, aumentando le
possibilita di contatti violenti negli spazi marginali delle campagne e creando le condizioni per
I’assunzione di comportamenti antropofagici da parte dell’animale’. Uno scenario che rispecchiava
la realta rurale delle Indie Romane.

Un’ulteriore testimonianza della minaccia costante si ritrovava nell’elenco delle orazioni di
Portia da Terracina. Tra queste, spiccava I’orazione per “le bestie accio non le mangino et ammazzino
li lupi””3: I’animale al di 1a dei significati simbolici era un pericolo reale, che affliggeva la vita
quotidiana dei rudes, 1 quali ricercavano soluzioni alternative per fronteggiarlo a quelle proposte dalle
autoritd. La superstizione poteva rappresentare senza dubbio uno strumento efficace ed istantaneo.
Una soluzione parallela e in diretta competizione era la religione. Esisteva un ampio repertorio di
preghiere dei santi per difendersi da eventuali aggressioni’®. Tra I’eta medievale e I’etd moderna ci
fu un’esplosione di santi protettori dai lupi, tra cui Sant’Ignazio di Loyola’. L’inserimento
dell’incontro tra il santo e il lupo nei racconti agiografici aveva la funzione di rassicurare i fedeli che
la Chiesa sarebbe risultata sempre vittoriosa di fronte al diavolo e alle sue creature’®.

Si ritorna cosi alla prima fonte citata sulla minaccia del lupo: le relazioni delle missioni
gesuitiche. Da queste carte, trapelava la paura provata dai missionari di fronte alla bestia. In
particolare, un breve episodio, raccontato nella relazione di Pascasio Romualdo e Tommaso
Abrecundio sulla missione nelle diocesi di Tuscolo e di Albano’’, analizzata in precedenza, risulta
particolarmente significativo. I padri ricordavano di aver passato una notte insonne nel casale di
Marcantonio Corsi, un procoio di vacche rosse, dove avevano dormito dentro la stalla dei vitelli sopra
il fieno, soffrendo principalmente il freddo e I’umidita. A questo scomodo alloggio si aggiunse un

altro tipo di calamita:

[...] et la notte venendo il lupo alla mandria fu fatto gran rumore, et lassandosi la porta aperta della
stalla fossemo in gran pericolo non entrassero le vacche alli loro figli, ma accorgendosene uno de

noi vi rimedio scacciando una vacca, che gia era giunta alla porta’®.

"I M. COMINCINL, L ‘antropofagia del lupo nelle fonti storiche, in L’uomo e “la bestia antropofaga”, op. cit., pp. 7-38,
p. 25.

72 A. ORIANLI, Ipotesi sull’insorgenza del comportamento antropofagico del lupo, in L uomo e “la bestia antropofaga”,
op. cit., pp. 119-122, p. 120.

3 ACR, Fondo Generale, 2 luglio 1626, no. 28557.

7 M. PASTOUREAU, I/ lupo: una storia culturale, trad. it., Milano, Ponte alle Grazie, 2018, p. 134.

5 G. ORTALLL, Lupi genti culture, op. cit., pp. 110-111.

76 M. PASTOUREAU, 1/ lupo, op. cit., p. 43.

77 ARSI, ROM. 128/2, cc. 599r-602r, op. cit., c. 600r.

8 Ibidem.

114



Le parole dei due padri trasmettevano una sensazione reale di paura. Al pericolo del lupo si
aggiungeva il rischio dell’essere travolti dalle vacche impaurite che tentavano di proteggere la loro
prole. Una situazione drammatica, che i gesuiti riferivano in modo asciutto, senza sottoporla ad
interpretazioni simboliche e religiose. Il racconto rimaneva su un piano reale, per cui il lupo era
semplicemente una belva feroce, non uno strumento del diavolo. La reazione immediata dei
missionari nel fare rumore per scacciare la belva suggerisce come questi uomini fossero abituati a
confrontarsi con pericoli simili durante le notti trascorse in campagna.

11 lupo, pero, nella tradizione cristiana non era solo un animale, ma un simbolo del selvaggio,
dell’irrazionale, del male”. Questa specie visse un lungo processo di demonizzazione nel corso della
storia del cristianesimo, a partire dal testo biblico, in cui il lupo compare solamente quindici volte
sempre all’interno di metafore e paragoni®. La prima immagine negativa nella Bibbia lo associava
all’immagine del falso profeta, nemico di Dio e dell’Agnello (Mt. 7, 15). Secondo Gherardo Ortalli,
nel corso del Medioevo fu inventato il concetto di lupo contemporaneo, che assunse su di sé una serie
di significati negativi e venne associato completamente alla sfera del selvaggio®!'. Mentre nel corso
dell’eta romana il lupo era visto come un nemico degli animali e solo occasionalmente dell’uomo, a
partire dall’eta medievale, la norma del comportamento della belva divenne ’aggressivita®?. A questa
negativizzazione sul piano reale, corrispondeva I’affermazione del carattere demoniaco del lupo, che
fece il suo ingresso nel ricco bestiario del diavolo tra il XII e il XIII secolo®. Il lupo venne poi
associato per opera dei demonologi al concetto di stregoneria: da un lato sotto la forma del lupo
mannaro, un topos derivante dalla tradizione pre-cristiana, dall’altro come la bestia da sella preferita
dalle streghe per recarsi al sabba®. Il lupo stesso era stato creato da Satana e ogni sua azione era opera
dei demoni, come elaborato nel Malleus Maleficarum®®. Proprio nel corso dell’eta moderna, il lupo
fu eretto a figura dominante nel bestiario demoniaco e nell’immaginario stregonesco®, radicando la
sua immagine negativa nella sensibilita collettiva.

Oltre a tutta la simbologia cristiana dell’animale, il lupo era una parte integrante della cultura
figurativa dell’etda moderna. Gli uomini di Chiesa tendevano ad usare la sua immagine come polo
negativo di ogni metafora, identificandola con il peccato e I’eresia. Nel linguaggio dei gesuiti, il

paragone con i lupi era una formula tipica per descrivere la minaccia dell’eresia. Nello specifico

7 M. COMINCINL, /I lupo storico, op. cit., p. 3.

80 M. PASTOUREAU, /I lupo, op. cit., p. 37.

81 G. ORTALLI, Lupi genti culture, op. cit., p. 129.

82 Ivi, p. 137.

8 M. PASTOUREAU, /I lupo, op. cit., p. 39.

8 Ivi, pp. 67-76.

8 M. CENTINI, Le bestie del diavolo: gli animali e la stregoneria tra fonti storiche e folklore, introduzione di L.
Parinetto, Milano, Rusconi, 1998, p. 174.

8 M. PASTOUREAU, /I lupo, op. cit., p. 76.

115



contesto delle Indie Romane, I’'immagine di questo animale, perd, assunse una declinazione
particolare, legata direttamente alla realta locale, in un ciclo di pitture promosso da Sisto V, dedicato
alle tematiche del Buon Governo®’. Tra il 1587 e il 1589, il papa decise di far costruire una nuova
sede per la Biblioteca Apostolica Vaticana e fece decorare nel piano piu alto la grande aula a due
navate, conosciuta come Salone Sistino®®. Tra questa serie di affreschi, assume un rilievo particolare
la lunetta, intitolata “La guerra contro i banditi”, che celebrava uno degli impegni politici piu
importanti del papato sistino. Attraverso una densa simbologia, Sisto V era rappresentato come il
leone sul monte che cacciava i branchi di lupi®. Il lupo diveniva una figura gemella nella societa
rurale nel bandito. Entrambi praticavano la violenza e rappresentavano una minaccia quotidiana per
1 rudes e per le autorita, ricercando rifugio nelle stesse aree desolate. Questo paragone accertava
ulteriormente la presenza del lupo nella vita quotidiana e nell’immaginario collettivo, divenendo lo
specchio della violenza sul territorio locale.

Questo percorso nella storia dell’animale, del suo significato e dei legami con le Indie Romane
costituisce la cornice ideale per inserire un episodio in bilico tra la realta e la simbologia, tra la
religione e la stregoneria. Nella relazione anonima della missione nella diocesi di Velletri del 1613, i
padri ricordavano come il Monsignor Seneca, al loro arrivo a Cisterna, si fosse raccomandato piu
volte di includere nelle loro prediche i pericoli delle streghe e degli stregoni®. T gesuiti giustificavano
il loro operato, attribuendo la colpa alla perfidia degli abitanti, che non avevano fatto confessioni al
riguardo. Proprio il giorno della loro partenza, Dio avrebbe manifestato il suo risentimento verso la

gente del luogo:

[...] perché la mattina di San Giovanni Battista, nella cui notte costoro vogliono fare molti
maleficij, et superstitioni nel spuntare dell’Aurora entrd un lupo arrabbiato nella citta, et

assaltando piu donne, et homini con li morse, li concio cosi male che parecchi ne morirono [...]"!

In questo caso, I’ingresso di un lupo in preda alla rabbia nella citta venne interpretata dai padri
come una manifestazione della rabbia di Dio nei confronti di coloro che continuarono a praticare
malefici, nonostante le loro numerose prediche. Questo scenario, in realta, aveva un fondamento nella
realta: il lupo, infatti, manifestava solo due tipologie di comportamento antropofagico nei casi di un

attacco di gruppo oppure di un’aggressione da parte di un lupo solitario in preda all’idrofobia®. Pur

87 1. FOSI, La societa violenta, op. cit., p. 136.

88 https://www.vaticanlibrary.va/it/la-biblioteca/la-storia-della-BAV.html

8 1. FOSI, La societa violenta, op. cit., p. 136.

% ARSI, ROM. 130/2, cc. 409r-410v, op. cit., c. 410r.

oL Ibidem.

92 A. ORIANLI, Ipotesi sull’insorgenza del comportamento antropofagico del lupo, op. cit., p. 119.

116


https://www.vaticanlibrary.va/it/la-biblioteca/la-storia-della-BAV.html

trattandosi di un comportamento atipico e accidentale, si pud confermare la possibilita che la vicenda
sia accaduta realmente, dal momento che il lupo solitario manifesto a Cisterna il tipico atteggiamento
di un animale in preda alla rabbia: la strategia del “mordi e fuggi”. La malattia dell’animale causo la
morte di alcune vittime dell’aggressione per le ferite. Agli occhi dei gesuiti tutto I’episodio era stato
un prodotto del volere di Dio. A differenza del caso precedente, i padri non avevano vissuto il pericolo
in prima persona, ma si limitavano a raccontare da lontano una storia che gli era stata riportata da
altri, potendo interpretarla a proprio piacimento. Di fronte alla furia irrefrenabile della bestia, fu

necessario che:

[...] genti armata in gran numero corressero per ammazzarlo et alla fine mori di archibugiati et fu
tenuto, come ci fu scritto da persona molto sensata, che questo fussi giudizio di Dio contro la

perfidia di si mala gente®.

La confusione, generata dall’ingresso del lupo, si concluse con la sua uccisione da parte di
alcuni uomini armati. Ma la morte della belva non basto, il pericolo non era I’animale in s¢, ma la
“mala gente” contro la quale si abbatteva il volere di Dio. Di fronte all’interpretazione finale
dell’esito, 1 padri sentivano la necessita di giustificare la loro posizione, ricordando che I’intera
vicenda era stata raccontata da una “persona molto sensata”. Un episodio eccezionale che aveva visto
come protagonista un pericolo comune nelle Indie Romane diveniva una lezione divina contro la
minaccia della stregoneria. Il corpo del lupo era la prova tangente del giudizio di Dio: non era stato

ucciso il singolo animale, ma il simbolo stesso nella sua molteplicita di significati.

9 ARSI, ROM. 130/2, cc. 409r-410v, op. cit., c. 410r.

117



Capitolo quinto:

Alterita e realta dei rudes delle Indie Romane

In questo ultimo capitolo, si tentera di dar spazio alla voce dei rudes senza limitarsi solamente
al confronto con i loro riti e le loro superstizioni, ma provando a conoscere i loro pensieri e le loro
paure. Come sara possibile fare cio? Per le Indie Romane, questa soluzione ¢ resa percorribile da un
documento straordinario, gia incontrato piu volte nel corso dell’elaborato: la Breve relazione della
missione fatta nell’anno 1601 per ordine di sua Santita nel vescovado d’Albano da’ padri della
Compagnia di Giesu'. Questa relazione anonima non segue il canavaccio tradizionale del modello
gesuitico, distaccandosi dai nomi dei luoghi e dal numero delle confessioni, ma presenta il panorama
delle Indie Romane come avvolto in una dimensione astorica, in cui si perdono le coordinate
temporali e geografiche. Al centro del testo rimane la complessa relazione tra gesuiti e rudes, un
rapporto di alterita e differenza, come espresso dall’uso dei pronomi “noi” e “loro”.

Lo studio di questo documento pone la necessita di affrontare preliminarmente una questione
storiografica fondamentale: 1’intreccio tra la cultura popolare e le fonti. La cultura popolare ¢ stato
un filone di studi che ha goduto di un successo elevato nel corso degli anni Settanta?, ma che con il
tempo ha perso la sua spinta propulsiva, esaurendosi®. Francesco Benigno in Parole nel tempo: un

+”_in seguito

lessico per pensare la storia definiva la cultura popolare come “un relitto abbandonato
alla mancata realizzazione della previsione di Carlo Ginzburg sul suo futuro. Quest’ultimo aveva
sostenuto che, a differenza delle altre mode culturali in Italia, gli studi sulla cultura popolare sarebbero
sopravvissuti oltre il fascino e il successo iniziali’.

Negli ultimi venti anni, I’interesse verso “cid che abbiamo perduto” si € spento per una serie
di difficolta insite nella terminologia e nei significati annessi. L uso stesso del termine “popolare”

D 6. : . « :

genera alcune questioni irrisolte®: Ginzburg definisce la religione popolare come un “termine

diventato ambiguo e oscuro’”

, proponendo, invece, 1’espressione al plurale “religioni delle classi
popolari”. Il problema principale risultava I’applicazione di un’etichetta generale ad una molteplicita
fluida di forme in costante mutamento e comunicazione. Una seconda ragione dietro la sua scomparsa

viene identificata da Ottavia Niccoli nello stretto legame tra il termine e le suggestioni gramsciane,

U ARSI, ROM. 128/1, cc. 35r-42v, op. cit..

2 G. M. VISCARDI, La religione popolare tra storia e scienze sociali: un dialogo tra sordi, «Itinerari di ricerca storica»,
34/1 (2020), pp. 191-233, p. 195.

3 0. NICCOLI, Cultura popolare: un relitto abbandonato?, «Studi storici», 56 (2015), pp. 997-1010, p. 997.

4 F. BENIGNO, Parole nel tempo: un lessico per pensare la storia, Roma, Viella, 2013, p. 79.

5 C. GINZBURG, Introduzione a P. BURKE, Cultura popolare nell’Europa moderna, Milano, Mondadori, 1980, p. 1.

® G. M. VISCARDI, La religione popolare tra storia e scienze sociali, op. cit., p. 209.

7 C. GINZBURG, Premessa giustificativa, «Quaderni storici», 14/41 (maggio-agosto 1979), pp. 393-397, p. 393.

118



che comportd una perdita di interesse al momento della fine del comunismo®. Proprio Iarticolo di
Antonio Gramsci, Osservazioni sul folklore, pubblicato nel 1950, aveva contribuito alla diffusione
degli studi sulla cultura popolare in Italia, elaborando 1’idea di una concezione del mondo e della vita
implicita negli strati marginali della societa, che si contrapponeva alle visioni ufficiali®. 11 folklore
era, percio, una cosa da prendere sul serio, in quanto riflesso delle condizioni di vita culturale del
popolo. Parallelamente, il libro di Carlo Levi, Cristo si e fermato a Eboli, aveva riportato al centro il
mondo rurale!®, segnando una nuova tendenza nelle discipline umanistiche, che in Italia avrebbe
toccato il suo apice con Sud e magia di Ernesto De Martino, pubblicato nel 1959. De Martino
prendeva le distanze da Levi nel considerare i riti e la magia come prodotti di una mentalita primitiva
e astorica, ma proponeva di includerli all’interno di una piu ampia storia religiosa del Mezzogiorno e
delle relazioni tra classi egemoniche e subalterne. Come altri importanti studiosi, 1’antropologo
applico le lezioni della psicanalisi al contesto rurale della Lucania, definendo la religione popolare
come una “forma di cultura della rassicurazione!!”.

Oltre a quest’approccio antropologico, durante i simposi internazionali della seconda meta
degli anni Settanta, si svilupparono approcci alternativi, tra cui la posizione di chi considerava la
religione popolare come la vera religione, in quanto espressione della quarta dimensione dello spirito
umano, o la posizione moderata di Jacques Le Goff, che misurava la religione popolare sempre
rispetto ad una pit ampia alterita, non identificabile solamente con la religione ufficiale!2. Proprio sul
confronto tra cultura alta e bassa, si delineo il dibattito del periodo: la visione dominante, supportata
da Jean Delumeau, definiva i contorni della cultura e della religione popolare attraverso un esercizio
negativo, rapportandole alla violenza della cultura intellettuale!’. Sempre secondo quest’ottica, le
credenze popolari derivavano da un substrato antico e semipagano, associato ad un’immagine
primitivista della religione popolare. Questa posizione manifestava alcuni punti di debolezza, come
la tendenza, prodotta dall’assolutizzazione di questa immagine, a problematizzare fino a svuotare lo
spessore religioso delle pratiche popolari e I’irrigidimento in senso sovrastorico di un nucleo
permanente della dottrina cristiana, che comportava la svalutazione della religione popolare in quanto

devianza'“, 1l principale difetto dei termini di cultura e religione popolare era determinato dal doversi

8 0. NICCOLI, Cultura popolare, op. cit., p. 1000.

® A. GRAMSCI, Osservazioni sul folklore, in 1D., Letteratura e vita nazionale, Torino, Einaudi, 1950, pp. 215-221, p.
215.

10D, ZARDIN, La religione popolare: interpretazioni storiografiche e ipotesi di ricerca, «Memorandumy, 1 (2001), pp.
41-60, p. 42.

"' G. LEVI, Regioni e cultura delle classi popolari, «Quaderni storici», 14/41 (maggio-agosto 1979), pp. 720-731, pp.
725-7217.

12.G. M. VISCARDI, La religione popolare tra storia e scienze sociali, op. cit., p. 202.

13 F. BENIGNO, Parole nel tempo, op. cit., p. 82.

14D. ZARDIN, La religione popolare, op. cit., p. 47.

119



necessariamente misurare con un opposto nel loro percorso di definizione, come individuato da Peter
Burke'.

Lo storico britannico nella sua opera del 1978, Popular culture in Early Modern Europe,
suggeriva I’esistenza di due tradizioni nella storia della cultura occidentale: la grande tradizione delle
élites e la piccola delle massi popolari'®. Tra questi due livelli culturali, esistevano numerose forme
di interazione, che attirarono 1’attenzione degli studiosi negli anni successivi. Carlo Ginzburg nel suo
libro, 1l formaggio e i vermi, pubblicato nel 1976, declinava il rapporto tra religione ufficiale e
popolare come uno scontro!’, in cui le credenze contadine manifestavano un’impermeabilita alla
cultura dotta'®, assimilando e riplasmando gli elementi esterni. Con I’ipotesi di studiare la religione
popolare come un frammento della civilta, di cui faceva parte, per ricostruirne i significati e le
articolazioni'®, concordava Jean-Claude Schmitt, che nel 1976 sosteneva la necessita di inserire le
componenti anomale e devianti nel quadro di un modello particolare di razionalita, diverso da quello
dominante, in cui la religiosita popolare andava letta come un elemento di un sistema in sé coerente,
efficiente e strutturato secondo una sua logica interna?®. Il rischio dietro questa visione era la
riduzione del ruolo della pluralita di forme di appropriazione nella dialettica tra ufficiale e popolare,
sulle quali, invece, si ¢ focalizzato Roger Chartier. Lo storico francese nel 1984 aggiungeva al
dibattito storiografico il termine di appropriazione, rifiutando 1’idea di una radicale originalita della
cultura popolare?!. Chartier sottolineava il carattere ibrido del livello culturale popolare e convertiva
il significato di “popolare” in una forma di relazione, un modo specifico di usare i prodotti culturali?.

Nel corso degli anni Ottanta, il panorama storiografico fu poi soggetto alla svolta ermeneutica,
che, a partire dal convegno alla Cornell University del 1982, produsse una visione critica verso gli
approcci dominanti e avvio I’opera di decostruzione della nozione di cultura popolare?. In linea con
questa nuova posizione, Stuart Clark attaccava tutte quelle ricostruzioni che avevano descritto le
comunita contadine come vittime di una visione del mondo errata e di pratiche inefficaci**. Nel corso
degli anni Ottanta, comincio un percorso di lento allontanamento dal concetto di cultura popolare,

mentre sul panorama storiografico si affermava 1’antropologia interpretativa di Clifford Geertz, il

15 A. TORRE, La cultura popolare in discussione, «Quaderni storici», 26/77 (agosto 1991), pp. 675-678, p. 676.

16 P, BURKE, Popular culture in Early Modern Europe, New York-Hagerstown-San Francisco-London, Harper
Torchbooks, 1978, pp. 23-24.

17F. BENIGNO, Parole nel tempo, op. cit., p. 93.

18 0. NICCOLL, Cultura popolare, op. cit., p. 1003.

9 D. ZARDIN, La religione popolare, op. cit., p. 50.

20 Ivi, pp. 48-49.

2L 0. NICCOLI, Cultura popolare, op. cit., p. 1005.

22 R. CHARTIER, Culture as appropriation: popular cultural uses in early modern France, in Understanding Popular
Culture, edited by S. L. Kaplan, Berlin-New York-Amsterdam, De Gruyter Mouton, 2012, pp. 229-254, pp. 232-233.

23 F. BENIGNO, Parole nel tempo, op. cit., p. 95.

2 i, p. 96.

120



quale sosteneva che la religione non solo descrivesse, ma desse forma all’ordine sociale®. Nei due
decenni successivi, per queste varie ragioni il fuoco che aveva guidato I’espansione di questi studi si
spense.

I vari approcci a questo filone storiografico dovevano confrontarsi ogni volta con il problema
posto in apertura del capitolo: come sciogliere 1’intreccio tra cultura popolare e fonti scritte? Negli
anni Settanta, la cultura popolare era ritenuta esclusivamente una cultura orale?®, aspetto che rendeva
difficile la possibilita di accedere ad essa attraverso fonti scritte. In quegli anni, Ginzburg si confrontd
con questa problematica, che si legava alla validita stessa di una ricerca storiografica: lo storico
doveva essere consapevole di appoggiarsi su fonti scritte doppiamente indirette per ricostruire un
“frammento della cultura delle classi subalterne™’. Per questa ragione, la mancanza di oggettivita
delle fonti non pud comportare un’assenza di utilita, come suggerito da coloro che guardavano alla
reintegrazione delle classi inferiori nella storia generale solo sotto il segno della demografia e della
sociologia?®. E possibile superare il silenzio delle classi subalterne attraverso un approccio critico,
che sia consapevole dei filtri interposti alle loro voci e che, come insegnato da Le Goff, escluda a
priori I’illusione di ritrovare nelle fonti un prelievo folklorico allo stato puro®. A questo proposito,
Peter Burke parlava di elusivita della cultura popolare, un tratto che deriva dalla necessita di superare
le intermediazioni tra lo storico e la fonte e il carattere incompleto di quest’ultima3’. Ogni
informazione sulle credenze popolari manifestava una contaminazione: le stesse domande poste da
vescovi 0 missionari si caratterizzavano come tendenziose, in quanto determinate dalle loro
aspettative’!. Le relazioni e le visite pastorali erano, percio, I’immagine data dal clero ai laici, che
poteva non corrispondere alla realta a causa dell’influenza di una determinata visione del mondo e
della religione. L’intera riflessione storiografica sull’interpretazione della cultura popolare come
categoria storica continua a ruotare intorno al nodo individuato da Tim Harris: come estrapolare da

fonti scritte una cultura prevalentemente orale?? Una soluzione proposta per superare questa

25 N. ZEMON DAVIS, Some Tasks and Themes in the Study of Popular Religion, in The Pursuit of Holiness in Late
Medieval and Renaissance Religion: papers from the University of Michigan Conference, edited by C. Trinkaus and H.
Oberman, Leiden, Brill, 1974, pp. 307-336, p. 314.

26 0. NICCOLI, Cultura popolare, op. cit., p. 1006.

27 C. GINZBURG, Il formaggio e i vermi: il cosmo di un mugnaio del ‘500, Torino, Einaudi, 1999, pp. XI-XIIL

28 Ivi, p. XIX.

2 ID., Premessa giustificativa, op. cit., p. 395.

30 P. BURKE, Popular culture in Early Modern Europe, op. cit., pp. 65-66.

3L P. BURKE, G. POMATA, Le domande del vescovo e la religione del popolo, «Quaderni storici», 14/41 (maggio-agosto
1979), pp. 540-554, pp. 541-542.

32.0. NICCOLI, Cultura popolare, op. cit., p. 1002.

121



prospettiva ¢ stata rivolgere ’attenzione agli aspetti di interazione tra livelli culturali disomogenei??,
che hanno aperto le porte all’uso di nuovi materiali, legati al consumo culturale®*.

Di fronte alla breve e intesa storia di questo filone storiografico, gli storici che si sono
confrontati in tempi recenti con la sua scomparsa concordano sulla possibilita di utilizzare gli
strumenti di qualita forniti dalla sua storia e dal dibattito storiografico, senza rifiutarli del tutto’.
L’obiettivo di chi si avvicina oggi a questo ambito dovra essere abbandonare gli schemi e le visioni
del mondo, che la cultura popolare ha contribuito a definire*®, per dare nuova linfa e nuove direzioni
all’interesse verso “ci0 che abbiamo perduto”.

Seguendo questa lezione, si tentera di far emergere non solo singoli resoconti individuali,
come per il caso di Menocchio, studiato da Ginzburg, ma una serie di voci che componevano la
dimensione vitale del contesto locale, aprendo nuovi spiragli sulla mentalita degli abitanti e sulle loro
convinzioni. Oltre a ci0, verranno individuate anche le lenti interposte dai padri in missione, che
hanno orientato le loro aspettative e i loro interessi. A differenza della forma comune di relazione,
pero, il padre anonimo riportava direttamente il pensiero dei contadini e dei pastori, non solo per i
casi eccezionali, dal momento che tutta la comunita dispersa nelle Indie Romane manifestava una
visione simile sulle loro condizioni di vita e sul loro rapporto con la Chiesa e il papato. E giunto il
momento di lasciare definitivamente il campo ai protagonisti dell’elaborato, i contadini e i pastori

delle Indie Romane.

33 Ibidem.

34 R. CHARTIER, Culture as appropriation, op. cit., p. 234.
35 0. NICCOLI, Cultura popolare, op. cit., p. 1010.

36 F. BENIGNO, Parole nel tempo, op. cit., p. 114.

122



1. “Non si pole con parole explicare”

Non si pole con parole explicare tanto quanto ¢ 1’ignorantia delle cose appartenente alla fede
cristiana, che ritrovato habbiamo nelli contadini et pastori intorno la campagna del Vescovato di

Albano, che noi chiamiamo Indie Romane®’.

Prima di affrontare per intero la relazione, ¢ inevitabile citare nuovamente il suo incipit, un
passo di grande impatto, che ha introdotto nell’elaborato il concetto stesso di Indie Romane. Questo
era lo scenario tragico di cui i padri dovettero immediatamente prendere atto. La vicinanza a Roma

amplificava ulteriormente la gravita della situazione:

Cosa invero degna di gran compassione era il ritrovare vicino a Roma, ch’¢ capo del Mondo,

Maestra della verita, persone, cristiane si, ma senza cognizione di Cristo nostro Salvatore™®.

Queste parole dimostravano come alle porte del Seicento la dottrina cattolica non si fosse
ancora definitivamente affermata neanche a pochi chilometri da Roma. Cio conferma la lentezza del
processo di disciplinamento sociale, che contraddistinse la Chiesa post-tridentina. Le condizioni di
povertd e abbandono avevano contribuito a costruire un contesto di totale ignoranza religiosa,
stimolando varie forme di religione popolare e di superstizione. Per valutare le conoscenze religiose
degli abitanti, i missionari ponevano una serie di domande volte a cogliere la profondita della loro
ignoranza. Come ipotizzato da Peter Burke e Gianna Pomata, queste domande di natura tendenziosa
potevano lasciare sbalorditi i contadini € i pastori®”, che non si erano mai confrontati con tematiche
del genere, faticando probabilmente ad esprimere con chiarezza il loro pensiero. In questi brevi

interrogatori, i gesuiti proponevano alcune questioni basilari della fede cattolica ai rudes:

[...] interrogati da noi che cosa pensassero fusse Cristo, rispondevano che non lo sapevano. Altri
similmente dimandati come si chiamassi il Salvatore del Mondo, né anco che fussi stato il mondo
salvato da Christo, non che il suo nome sapevano di maniera che di questi tali si pol dire venit lux
in mundum, et mundus eam non cognovit la causa e perché magis dilexerunt tenebras, quam

lucem™.

37 ARSI, ROM. 128/1, cc. 35r-42v, op. cit., c. 35r.

38 Ibidem.

3 P. BURKE, G. POMATA, Le domande del vescovo e la religione del popolo, p. 542.
40 ARSI, ROM. 128/1, cc. 351-42v, op. cit., c. 35r.

123



E evidente che tutte le domande ruotavano intorno alla sola figura di Cristo; ¢ difficile, percio,
immaginare che gli stessi contadini, i quali non sapevano nulla su di lui, potessero avere la minima
idea di cosa fosse la Passione, non essendo neanche in grado di pronunciare correttamente il suo
nome. L’eccezionalita dell’incontro e delle domande non facilitava il compito dei rustici, poco
abituati a confrontarsi con figure aliene. Questo ciclo di domande apriva uno spirale senza risposte,
dal quale i contadini non potevano uscire sul momento stesso, e costituiva il primo filtro interposto
dalla mediazione dei missionari alla realta dei rudes. L’autore della relazione inquadrava la loro
ignoranza attraverso un passo del Vangelo di Giovanni (Giov. 3, 19), formulandolo in maniera
diversa. La citazione non era fedele all’originale, non riportando I’incipit del passo: “Hoc est autem
Jjudicium”, “il giudizio ¢ gia manifesto”. Oltre a cid, veniva trasformata la struttura logica del periodo
seguente, che sul Vangelo era aperto da “quia ”, in quanto subordinata causale retta dalla principale.
In questa relazione, “venit lux in mundum” diventava la principale alla quale seguiva una proposizione
coordinata, assente nella versione originale: “et mundus eam non cognovit la causa”. 11 vero problema
sul piano dell’analisi logica nasceva con 1’ultima preposizione, perché nella versione del gesuita
mancava il soggetto, “homines”, rendendo difficile la comprensione dell’intero periodo. Con
I’aggiunta del soggetto mancante, la traduzione diventa “perché agli uomini piacevano di piu le
tenebre, che la luce”. Il significato metaforico aveva una facile traslazione sul piano materiale: i
contadini delle Indie Romane non avevano conosciuto la luce, Cristo, ed erano maggiormente attratti
dalle tenebre dell’ignoranza, propagate dal diavolo.

A questo punto, il padre offriva una nuova lettura sulla questione della vicinanza a Roma,
“principio e origine della religione*!”, la quale sembrava costituire una forma di giustificazione per i
rustici, che potevano per questa ragione permettersi di essere ignoranti in materia di fede. Una licenza
inaccettabile per i1 gesuiti, i quali, come in altre aree, avevano riscontrato che gli abitanti delle Indie
Romane non conoscessero il simbolo della fede, la croce, e sapessero a malapena il Pater Noster,
I’Ave Maria e il Credo. Di fronte a questi vuoti di conoscenza, i gesuiti si confrontavano direttamente
con gli autoctoni, mettendo in pratica il principio di accomodamento: all’ostacolo interposto dai
pastori dell’ignoranza delle lettere, i padri rispondevano chiamando in causa un elemento tipico della
quotidianita rurale: le canzoni d’amore lascive, “quale tanto prontamente si sentivano cantare nelle
campagne*?”. Era necessario sapere le lettere per impararle? Il riferimento al profano qui veniva
sfruttato per creare un terreno comune di apprendimento con il sacro. Attraverso le stesse modalita, i

rudes avrebbero potuto imparare i fondamenti della fede attraverso la memoria*’, che costituiva il

41 Ivi, cc. 351-35v.
2 Ivi, c. 35v.
4 A. PROSPERI, Otras Indias, op. cit., p. 80.

124



fondamento stesso di ogni cultura orale. I padri si erano limitati a proporre una sostituzione di
costumi.

L’ignoranza, perd, era principalmente un prodotto dell’azione del diavolo e non poteva essere
sconfitta cosi facilmente, nonostante I’impegno profuso dai missionari. Il demonio era sempre in

agguato e si muoveva in diretta competizione con i membri della Compagnia:

Mentre dunque a molti raccolti insieme ci ingegnavamo d’insegnare il Credo, non mancava
Satanasso d’impedir il loro studio, perciocché, come loro dicevano, mai pati per il passato tanto
disturbo il loro bestiame, quanto si vedeva ch’in quel tempo pativa onde bene noi c’accorgemmo
esser opra del lupo infernale, che dissipando le pecore di questi pastori, insieme li distraeva et

distoglieva dal sentire et imparare le cose de dio*.

Nella visione del mondo dei gesuiti, il diavolo era la causa costante della distrazione dei
pastori, assumendo un ruolo attivo nelle loro vite. In questo passaggio, le credenze dei rudes ¢ le
visioni dei padri si toccano e si intrecciano. I pastori avevano riportato la notizia che il bestiame non
avesse mai subito tanto disturbo, senza trovare una spiegazione. I gesuiti, fidandosi di quanto detto
loro, avevano subito individuato la causa nella mano del diavolo, che terrorizzava le pecore attraverso
le incursioni di un lupo. Non un semplice lupo, ma un lupo infernale, che aveva come unico obiettivo
distrarre 1 pastori dall’apprendimento della fede. L’interpretazione religiosa delle contingenze
assumeva qui lo stesso ruolo della magia nel contesto rurale: di fronte ad un evento senza spiegazione,
la religione offriva una motivazione piu profonda e piu pericolosa per interpretare le azioni
dell’animale. In questo modo, i padri deresponsabilizzavano sia loro stessi, nel caso non fossero
riusciti a trasmettere le conoscenze in modo efficace, sia i pastori, che divenivano semplici vittime
del diavolo.

Nonostante le difficolta, gli autoctoni continuavano a dimostrarsi ben disposti verso
I’insegnamento, andando a reclutare i loro compagni e manifestando un grande zelo. Prosperi legge
questa disponibilita verso i missionari come riflesso dell’ignoranza®®, ma in questo caso era in azione
un interesse piu profondo, strettamente legato alla condizione di poverta: di tutti i dogmi della fede i

46 Era il tratto emancipatorio e

pastori desideravano “intendere come s’acquisti il regno del Cielo
ultraterreno della religione cattolica che importava maggiormente ai rudes, rappresentando una

promessa di salvezza e prospettando la possibilita di un futuro migliore.

4 ARSI, ROM. 128/1, cc. 35r-42v, op. cit., c. 35v.
4 A. PROSPERI, Otras Indias, op. cit., p. 73.
46 ARSI, ROM. 128/1, cc. 351-42v, op. cit., c. 36r.

125



Non tutti accoglievano a braccia aperte la venuta dei gesuiti, manifestando una ferma volonta
a non confessarsi. Le tensioni esplodevano principalmente intorno alla questione del peccato di
fornicazione: tra gesuiti e rustici si delineava una visione opposta dei costumi sessuali, che non
consentiva un compromesso. L’autore, di fronte a queste tensioni, si sentiva in dovere di confessare

gli ostacoli incontrati:

[...] lascio considerare a sua Sig. Reverendissima che fastidio fosse in revangare questo si sodo
terreno, et in sbarbiare radice si profonde tanto piu che tal volta appena si potevano bagnare con
poche gocce di dolore sia benedetto dio che con tutto cio egli ha dato tanta forza alli suoi ministri

e alle loro parole che s’¢ raccolto copioso frutto di penitentia®’.

I gesuiti riuscivano a far cambiare idea a molti, ma alcuni restavano piu ostinati. La relazione
trasmette proprio le voci e le idee di questi impenitenti, che per difendere le loro convinzioni

instauravano dei parallelismi con quanto accadeva a Roma:

n’hebbero a dire che la semplice fornicatione non era peccato solo cio cavando dalla moltitudine
delle donne tristi che erano pubblicamente in Roma per servitio de giovani, che se fusse cio

peccato, sarebbono tutte cacciate via*®.

Nelle parole di questi individui ostinati, vi era la spia del contatto con un’altra realta marginale
di diversa natura: i sobborghi di Roma, in cui la prostituzione era una pratica diffusa. Roma, piuttosto
che “Maestra della verita”, era agli occhi di coloro che passavano occasionalmente per la citta un
modello, che segnava gli spazi di illegalita consentiti. C’era chi si spingeva ancora piu avanti con le

accuse, cogliendo una questione che anche i padri furono costretti a riconoscere:

Altri che s’era peccato, dicevano niuno potersi salvare perché lui sapeva ch’anco frati et preti a
cio attendevano, tanto pole il mal’esempio dell’ecclesiastici che fa giudicare lecita cosa tanto

disdicevole ad ogni stato®.

La riflessione sul cattivo esempio degli ecclesiastici suonava come un’amara ammissione di
colpa e dimostrava come gli esponenti del clero rurale fossero alle porte del Seicento ancora

fortemente inseriti nello stile di vita laico, partecipando anche alle attivita illecite. Il problema della

47 Ibidem.
¥ Ivi, c. 36v.
4 Ibidem.

126



prostituzione nelle aree rurali sarebbe riemerso anche nella relazione di Romualdo e di Abrecundio

del 1603-1604, in cui descrivevano il fenomeno come un pericolo per il sacramento del matrimonio:

In Prattica vi sono alcune meritrici publiche. Il Castello ¢ picciolo et s’intende che molti non
pigliono moglie per attendere a quella miseria. [...] Alla primavera vanno da Roma verso Prattica
alcune meretrici per quei procoi et capanne, et per essere tristaccie fanno grande male all’anime

et alli corpi, ritrovandosi ivi molti giovani infettati [...]*°

Oltre a questo traffico da Roma, diverse prostitute continuavano ad alloggiare nelle osterie,
nonostante gli sforzi degli ordinari per cacciarle, rappresentando un problema per i giovani, per le
famiglie e per i viaggiatori. Naturalmente i gesuiti nel 1601 erano riusciti a superare le resistenze dei
rustici, diffondendo la verita e spingendoli ad allontanarsi da questi vizi. Il successo delle confessioni
concludeva questa prima parte della relazione dedicata all’ignoranza religiosa e alle tensioni con gli
abitanti nella sfera del confessionale. Come notato in precedenza, mancano totalmente le coordinate
geografiche: non ci sono né i nomi delle tenute né i nomi delle citta. L unico riferimento spaziale ¢
la vicinanza a Roma, che crea una dimensione vaga e poco definita, in cui spicca nettamente il
rapporto tra i gesuiti e le voci singole dei rudes, slegate dal loro contesto.

Nella parte successiva, la relazione offre la possibilita di entrare dentro le capanne e di
osservare le loro relazioni con i contadini e i pastori al di fuori della sfera religiosa. Il rapporto tra noi
e loro prende forma in queste pagine e apre diversi spunti di riflessioni sulle strategie delle missioni

gesuitiche. Un momento importante di queste brevi interazioni era la partenza dei missionari:

Nel partire che facevamo dalle loro cappanne ci movevano a gran tenerezza alcune parole che dal
core li uscivano accompagnate con mille ringraziamenti. Le parole erano queste: Padri Teatini,
come loro dicevano, non vi scordate di noi, non c’abbandonate, ritornate ogni anno, perché nella

nostra vita mai habbiamo inteso cose si bone per noi’".

Queste parole trasmettevano la solitudine vissuta da questi pastori, che speravano nel ritorno
dei padri come momento eccezionale, capace di spezzare la monotonia della loro quotidianita.
Nonostante la mediazione dei missionari, la veridicita di queste suppliche fa percepire ancora oggi la
loro attualita, richiamando alla nostra mente le tante immagini contemporanee dei villaggi dispersi
nel continente africano. Una spia della fedelta della relazione alle parole degli abitanti delle capanne

¢ identificabile nell’apertura stessa della supplica: “padri teatini, come loro dicevano”. Non ¢

S0 ARSI, ROM. 128/2, cc. 599r-602r, op. cit., c. 601v.
SUARSI, ROM. 128/1, cc. 35r-42v, op. cit., c. 36v.

127



semplice stabilire perché i pastori della diocesi di Albano conoscessero i teatini, che fino a quel
momento non avevano un convento nell’area. Probabilmente i padri teatini si erano impegnati nel
corso del Cinquecento in alcune missioni rurali, come nel Mezzogiorno. Va anche tenuto conto che
le missioni dei gesuiti fossero divenute piu frequenti solamente a cavallo tra Cinquecento e Seicento,
quindi affermare che alcuni abitanti non avessero mai incontrato un padre gesuita sarebbe uno
scenario possibile. Oltre a cid, entrambi gli ordini indossavano 1’abito nero del clero secolare,
risultando identici agli occhi dei rudes, non affini all’organizzazione ecclesiastica. I gesuiti decisero
di riportare nella relazione questa confusione senza cercare spiegazioni, ma attribuendola
all’ignoranza dei pastori.

All’interno delle comunita, c’era chi si spingeva oltre anche nel dimostrare riconoscenza ai
padri gesuiti, facendo trapelare un diffuso e sommerso senso di lontananza nei confronti della figura

del papa, percepito come complice della loro condizione di abbandono:

[...] un pastore una volte disse ad alta voce: o ho avuto piu caro la venuta vostra, che non ha caro
il papa il suo papato. Al quale esponendo che dovevano pregare dio per sua Santita la quale
c’havea mandato per util loro in tante occupationi, ricordevole di loro, alzd le mani al Cielo

dicendo dio le dia lunga vita et a’ voi felice viaggio™.

L’espressione pud essere letta in molteplici modi: come una forma di critica verso il
disinteresse del papa nei confronti del vago concetto di papato o come un’esclamazione rafforzativa
per rendere ancora di piu I’idea di quanto il pastore avesse avuto cara la visita dei gesuiti. La risposta
dei padri, pero, assume in parte il carattere di giustificazione e di difesa del papa di fronte a queste
genti, che non avevano mai avuto un contatto diretto con il pontefice. Piu che di polemica o ostilita,
la chiave di lettura piu adeguata potrebbe essere la manifestazione di un senso di distacco, che le
parole e la presenza dei gesuiti tentavano di ricucire.

Un momento intenso dell’interazione tra padri e rustici era lo scambio di doni, che poteva
generare anche contrasti tra due codici etici diversi: da una parte la cordialita e la gratitudine dei
pastori, che offrivano ricotta e altri alimenti di loro produzione, dall’altra parte il senso del dovere dei
gesuiti, che dovevano rifiutare questi doni secondo la regola dell’ordine. La relazione descriveva la
pressione positiva che 1 pastori facevano sui missionari per accettare le loro offerte e definiva il

contrasto tra “noi e loro” come una ‘“cosa gustosa®>”

. Di fronte a queste pressioni, a volte i gesuiti
erano costretti a cedere, trasformando questa occasione in un momento di celebrazione della figura

del pontefice:

32 Ibidem.
3 i, ¢. 37r.

128



[...] accettammo con una condizione che loro poi accettassero da noi un altro dono, egli promisero
credendosi che fussero imagini o Agnus Dei il nostro dono; ma furono danari, quali non volendo
accettare finalmente li ritenevano col dirli che cosi comandava il papa, il quale n’havea dato
provisione per simili bisogni, et che era pur bene che loro si ritenessero li danai che il papa havea

fatto fare nell’anno Santo™>.

Al posto dei tipici doni portati dai missionari, in questo caso ai pastori furono regalate le
offerte ricavate durante il giubileo del 1600, che il papa aveva destinato a questi scopi. Di fronte al
collegamento diretto con la figura del pontefice, si profilava nuovamente una vena polemica nei

confronti della massima istituzione ecclesiastica, mescolata ad un sentimento di incredulita:

Quivi sorridendo uno disse voi padri giocate con noi. Vorria che fosse vero che il papa ci
mandasse qualche volta 1’elemosina essendo tanto bisognosi et che non si scordasse di fare la
charita anco a noi persone di campagna, come intendiamo che fa alle persone povere della Citta

di Roma®.

Torna qui quel parallelismo polemico verso gli spazi di marginalita a Roma nel sottolineare
la disparita di trattamento tra i poveri nella citta e i poveri nella campagna. Una polemica che non
rimase nel vuoto, ma che tocco da vicino i padri i quali si sentirono in dovere di proporre per le
missioni successive la soluzione di offrire elemosina ai poveri bisognosi.

A partire dalle categorie di bisogno e di ignoranza, i padri osservavano come sulle coste le
persone fossero tanto piu bisognose e piu ignoranti da non sapere come onorare Dio e maggiormente
avvezze alle superstizioni, definite “invenzioni di sciocche vecchiarelle e di maliziose zingare®®”. T
gesuiti qui non tenevano in considerazione che 1’ignoranza diffusa in queste aree non dipendesse dalla
collocazione geografica, quanto dalla maggiore gravita della condizione di dispersione sulla marina
rispetto ai villaggi rurali, piu vicini alle aree collinari. Interi tratti di costa non avevano a disposizione
né un edificio ecclesiastico né una figura legittimata ad officiare la funzione. Il gesuita aggiungeva,
poi, una breve incursione nel mondo delle superstizioni, elencando una serie di casi che aveva

incontrato nel corso della missione, oltre alla gia citata carta di pecora:

Un’altra persona che con un pezzo di calamita battezzata et altri impiastri credeva che poteva et
difendersi et offendere senza esser mai scoperto. Altri quali con non so qual aromi credevano che

si facevano amare da chi volevano et in uno hebbe effetto [sic] per opra forse del demonio il quale

34 Ibidem.
33 Ibidem.
36 i, c. 37v.

129



vuole che si porti credito a cotale sue inventione. Altri del modo et stato del sole et luna far
coniettura di cio che s’era per accadere di bene et di male. Molti altri che a’ sogni portavano tal

credenza come se fussero quelli voce di Dio’’.

Si trattava di un campionario vasto di superstizioni dalle molteplici forme: dall’oggetto
materiale alla magia amorosa, dall’astrologia al sogno. Soprattutto, la credenza nella realta onirica
risulta particolarmente interessante ai fini dell’elaborato, ricollegandosi a quanto ipotizzato sulla
realta degli incontri con il diavolo: come era possibile credere alla realta di un sogno in cui si era
percepita la voce di Dio, era ugualmente possibile credere di aver incontrato il diavolo. La figura del
demonio veniva anche in questo caso proiettata sull’insieme delle superstizioni per spiegarne
I’efficacia, venendo ridotte ad invenzioni del diavolo. Il processo di demonizzazione delle credenze
popolari era costantemente in atto, in quanto le forze oscure rappresentavano 1’unica spiegazione
possibile dietro alla propagazione e alla continuita di queste pratiche illecite. Oltre a questa strategia
di piu ampia veduta, la tattica applicata dai gesuiti nell’azione materiale era la sostituzione degli
oggetti di superstizione con quelli di devozione, come 1’Agnus Dei, che i contadini e 1 pastori si
infilavano intorno al collo. Questo gesto manteneva un significato apotropaico, ma per i gesuiti
diveniva la dimostrazione della devozione da loro profusa attraverso la predica e I’insegnamento tra
queste genti. In questo esito di successo, pero, si apriva una crepa: esistevano altre pratiche tanto
lontane dalla fede cattolica che il padre preferiva non riferire, dal momento che era impossibile

pensarle per la loro gravita. Il gesuita individuava la ragione sempre nell’inganno del diavolo:

Dico bene in generale ch’il demonio facilmente persuaderia 1’idolatrare a’ simili contadini et

pastori, se alcuna volta non fussero visitati da zelanti persone dell’honor de dio™.

In questo passaggio, 1’obiettivo del gesuita era sottolineare 1’urgenza di un incremento delle
missioni di fronte alla diffusa ignoranza religiosa. Le missioni venivano definite come efficaci battute
di pesca per catturare le anime che vivevano nelle acque dell’iniquita. Lo stesso uso della bestemmia

poteva nascondere delle soprese agli occhi dei gesuiti:

Chi crederebbe Reverendissimo Monsignore che pit conto facessi un cristiano di biastemmare il

sole, le piogge, li venti, che dio, li santi et li sacramenti et pure di simili persone ne sono passate

ST i, cc. 37v-38r.
38 i, c. 38r.

130



per le mani. Chi giudicherebbe mai che si trovassero persone, che con sporchissime et nefande

parole nominassero il santo nome de dio et altri santi et credessero non essere peccato alcuno™.

Nelle menti dei pastori e dei contadini si perdeva il significato stesso del peccato della
bestemmia, che sembrava far semplicemente parte del linguaggio rurale. Era considerato piu grave
per questi cristiani bestemmiare contro le forze della natura, perché queste avevano un ruolo diretto
e quotidiano sulla loro vita rispetto a Dio e ai santi. Si delineava cosi una forma di religione naturale,

di cui 1 gesuiti rinvenivano ’origine a partire dal modo di esprimersi dei rustici:

[...] dal loro parlare si concludeva non essere in loro una scintilla di ragione, di fede®.

L’assenza della ragione era alla base dell’incapacita da parte dei rudes di scindere la vera
religione dalle forze naturali e i peccati dalle pratiche lecite. Un limite che i padri potevano superare
attraverso la confessione e la celebrazione delle paci, che anche in questa missione diedero ottimi
risultati. Lo scenario di partenza non era, pero, totalmente catastrofico: anche nelle campagne delle
Indie Romane esistevano piccole isole di fedeli devoti, che si tenevano a distanza dai comportamenti
peccaminosi e sapevano come onorare il Signore. Di fronte a queste poche luci nel buio delle
campagne, il padre gesuita si lanciava in una delle piu controverse riflessioni sulla natura dei rudes,

suggerendo un parallelismo tra i pastori e gli animali che allevavano:

¢ ben vero che maggior pieta et bonta habbiamo ritrovato in persone che guardavano le pecore
che in quelle che le vacche et li bufali, et ci pareva che la mansuetudine et natural bonta delle
pecorelle risultasse nelli loro pastori, et come anco la fierezza et asprezza de bufali et vacche nelli

suoi guardiani, quali erano molto poco disposti ad imparare le cose de dio et confessarsi®'.

Questa liberta di proporre teorie volte a spiegare le attitudini dei rustici non viene riscontrata
in altre relazioni nelle Indie Romane. La proposta appare sicuramente bizzarra, ma attesta come gli
stessi padri inviati in missione facessero parte di un sistema di pensiero diverso dai pastori, ma
contemporaneo, raggiungendo risposte simili attraverso percorsi diversi. L’associazione tra uomo e
animale era sempre stata presente nei contesti rurali e condizionava le menti degli stessi gesuiti: la

convivenza costante lasciava presagire la possibilita di una reciproca influenza.

3 i, cc. 38r-38v.
0 Ivi, c. 38v.
o1 Ibidem.

131



L’ultima parte della relazione torna a seguire una struttura piu consona e riporta i problemi
relativi all’organizzazione ecclesiastica incontrati nelle varie localita, delle quali venivano citati i
nomi. I casi della Torre di San Lorenzo e di Castel Savello sono stati gia affrontati nel corso

dell’elaborato, ma gli interessi dei gesuiti andavano oltre le questioni ecclesiastiche:

In Marino, ove li fanciulli sono molti et poco accostumati, per li boni costumi sarebbe bene che
vi fusse un maestro di schola del comune perché come li cittadini confessano li putti sono molto
cattivi e licenziosi, et chi mente spingesse il negozio facilmente si compiria perché tutti lo

desiderano®.

In un altro passaggio, invece, si preoccupavano della questione dell’elevato numero di
assassini, identificabili con i banditi, che vivevano in quelle terre. Di fronte a cid, una soluzione
proposta per risolvere il problema della loro scarsa conoscenza del Credo sarebbe stata impedire la
celebrazione dei matrimoni in modo da generare un interesse volto da apprendere i dogmi della fede.

La relazione si conclude ribadendo la necessita di aumentare le missioni e di incrementare gli
strumenti nelle mani dei gesuiti, come, ad esempio, le indulgenze, che con la benedizione del papa
avrebbero potuto garantire maggiori profitti. L’obiettivo che trapela da tutte le carte della relazione
era ribadire ['urgenza delle missioni, rappresentando un segno di come si volesse rendere questa
missione uno spartiacque nella storia delle Indie Romane. Sin dal principio, 1’autore anonimo, senza
preoccuparsi di descrivere il contesto geografico, si impegnava nel dare una versione fedele del
contesto religioso, astraendo le voci e le storie dei contadini e dei pastori per trasmettere il clima
emergenziale. La poverta non era un fattore eliminabile, ma il senso di abbandono e 1’ignoranza
religiosa potevano essere vinti attraverso un impegno quotidiano, che andasse oltre le missioni e si
fondasse su una rete ecclesiastica capillare e ben organizzata. Non ¢ un caso se, a partire da questa
relazione del 1601, si pud osservare un ritmo quasi annuale delle missioni sul territorio, insieme ad
una riduzione progressiva dei casi di superstizione piu eclatanti. Il problema da risolvere era la
penetrazione della religione tra le capanne, che incontrava numerosi ostacoli anche a pochi chilometri
da Roma. L’interazione stessa con i contadini e 1 pastori celava la questione piu ampia del rapporto
con I’Altro, vero punto di contatto tra le Indie Occidentali e le Indie Romane. Due forme diverse di
alterita, che si dovettero confrontare parallelamente con lo stesso “noi”, 'uomo occidentale e

cattolico.

%2 Ivi, c. 40v.

132



2. “Noi e loro”: il rapporto tra alterita interna ed esterna

In tutto il documento, I’anonimo padre manifestava la consapevolezza di trovarsi di fronte ad
un Altro: i contadini e i pastori. Nelle Indie Romane i confini dell’alterita si posizionano sulle due
linee di rotture tra citta e campagna e tra sacro e profano. L uso identitario dei pronomi “noi e loro”
sanciva una netta differenza all’interno dello stesso contesto sociale, culturale e religioso, che portava
al confronto con un’alterita interna. Il termine stesso di Indie rappresenta il ponte che univa questa
alterita interna all’alterita esterna: gli indios. Non si tratta qui di attuare una semplice comparazione
tra 1 metodi applicati nel Nuovo e nel Vecchio Mondo, ma piuttosto di paragonare le modalita di
confronto con due alterita tanto diverse, ma accomunate dal contatto con 1’uomo occidentale di fede
cattolica. Sara necessario evitare semplificazioni e continuare a rispettare il taglio dato all’elaborato
fino a questo momento: 1’attenzione all’unicita dei contesti e degli individui.

Per attuare questa operazione, il riferimento teorico sara il libro che mi ha spinto ad
interessarmi a questi argomenti: La conquista dell’America: il problema dell’altro di Tzvetan

Todorov. 1l suo approccio da “moralista®”

alla questione del rapporto con I’altro, se pur superato per
determinati aspetti, conserva un’attualita innegabile. La scoperta dell’altro ¢ un tratto caratteristico
dell’intera vita dell’'uomo, ma quante alterita possono essere immaginate € come comportarsi nei loro
confronti? Esistono numerosi punti di contatto nella storia dell’interazione dei cattolici con gli indios
e con i rudes, oltre le semplici influenze o I’attuazione di strategie comuni. Todorov proponeva di
leggere il problema dell’alterita su tre assi differenti: il giudizio di valore (piano assiologico), I’azione
di avvicinamento o allontanamento (piano prasseologico) e la conoscenza o I’indifferenza verso
I’identita dell’altro (piano epistemologico)®*. L’azione dei padri gesuiti tra le capanne delle Indie
Romane ¢ inquadrabile all’interno di queste tre coordinate e rispecchia le storie dei conquistadores e
dei missionari nel Nuovo Mondo.

Sul piano assiologico, il giudizio di valore guidava ’azione stessa dei padri nelle missioni
rurali per colmare quel dislivello nella conoscenza e nella pratica della religione cattolica che li
separava dai contadini e dai pastori. Agli occhi dei gesuiti, nei rudes era assente la scintilla della
ragione®, percio era necessario trovare soluzioni alternative per trasmettere la conoscenza. A
differenza del rapporto tra spagnoli e indios, la natura umana dei rustici non era mai messa in
discussione, ma nelle interazioni vi erano diversi momenti, in cui agiva un giudizio di valore.

Cristoforo Colombo nel relazionarsi agli indigeni individuava due caratteristiche principali: la

8 C. TODOROV, La conquista dell’ America: il problema dell altro, trad. it., Torino, Einaudi, 2014, p. 6.
4 Ivi, p. 225.
5 ARSI, ROM. 128/1, cc. 35r-42v, op. cit., c. 38v.

133



generosita e la vigliaccheria®. La generosita era un modo di relazionarsi tra popoli che possedevano
convenzioni sociali diverse, potendo creare incomprensioni, dalle quali crebbe il senso di superiorita
degli occidentali. Ma anche nelle Indie Romane costituiva una forma di comunicazione e cordialita,
che 1 padri incontrarono spesso al loro passaggio per le capanne. Gli stessi gesuiti esaltavano questa
qualita come espressione della bonta d’animo dei poveri rustici, ma ne prendevano allo stesso tempo
le distanze: non ¢ un caso se nella relazione del 1601 I’autore marcasse la differenza rispetto ai pastori
attraverso 1’uso dei pronomi “noi” e “loro” proprio di fronte alla generosita dei pastori®’.

Come gli indigeni erano tacciati di vigliaccheria e di crudelta, anche i rudes non venivano
visti totalmente sotto una luce positiva: alla loro ignoranza dal punto di vista religioso corrispondeva
la loro debolezza d’animo e la loro malvagita. Per queste ragioni, erano facili vittime degli inganni
del diavolo. Per superare queste debolezze, sia per gli indios che per i rudes, la soluzione non era
interna a loro, ma esterna: solo una conversione totale al cattolicesimo avrebbe potuto salvare le loro
anime. Da queste premesse, prendeva forma un senso di superiorita, che spingeva i rappresentanti
della corona spagnola e del papato ad assumere un comportamento di tipo protettivo, contribuendo
alla formazione del mito del “buon selvaggio”. La presa di consapevolezza dell’esistenza di una
differenza comportava, poi, la tendenza a misconoscere la cultura dell’altro, come si osserva
nell’azione dei conquistadores, e ad assimilarlo alla sfera della natura®®. Si tratta dello stesso
approccio osservato nelle relazioni delle missioni per le Indie Romane, in cui i gesuiti non
manifestavano mai un reale e sincero interesse verso la cultura e la religione popolare. Tutto questo
insieme veniva ridotto a superstizione, che doveva essere eliminata. Sia nel Nuovo Mondo che nel
Vecchio ’obiettivo fu di porre fine ad ogni deriva superstiziosa e pagana attraverso il fuoco dei roghi
e il tentativo di sostituire questi costumi con le pratiche lecite della fede cattolica. L’espropriazione e
la sostituzione erano i due strumenti principali della conquista religiosa®. A questa operazione di
conquista sottostava un fondo di violenza nella negazione della cultura e dell’identita altrui, che
spingeva ad imporre i propri valori e a relegare I’alterita nella sfera naturale. Per spiegare le attitudini
dei pastori, I’autore della relazione della missione nella diocesi di Albano del 1601 ne ricercava le
ragioni piu profonde nell’influenza della natura animale su quella umana’, invertendo la scala
gerarchica alla base del rapporto produttivo di allevamento. In assenza della ragione, la natura umana
tendeva verso la bestialita, che 1 gesuiti, impegnati nella missione per le capanne del 1614,

individuavano come il peggior vizio dei rudes, accanto alla bestemmia’!.

% C. TODOROV, La conquista dell’ America, op. cit., p. 44.
67 ARSI, ROM. 128/1, cc. 35r-42v, op. cit., c. 37r.

%8 C. TODOROV, La conquista dell’ America, op. cit., p. 43.
Wi, p. 74.

70 ARSI, ROM. 128/1, cc. 35r-42v, op. cit., c. 38v.

"L ARSI, ROM. 131/1, cc. 73r-74v, op. cit., c. 73r.

134



Passando al piano prasseologico, come per i francescani e i domenicani in missione nel Nuovo
Mondo, 1 padri gesuiti si avvicinavano verso 1’altro, non si tenevano a distanza. Condividevano lo
stile di vita dei pastori, imparavano le loro pratiche e raccoglievano informazioni. Il loro interesse era
rivolto ad acquisire un’informazione preliminare sulle superstizioni del popolo per capire dove e
come intervenire’?: al raccogliere informazioni corrisponde la capacita di comprendere, sulla quale si
fonda la possibilita stessa della conquista’. I folklore non veniva mai posto in primo piano, perché
il palcoscenico apparteneva esclusivamente al religioso. L’identificazione con gli indios e con i rudes
era solo un mezzo, che non comportava il riconoscimento dell’alterita, dal momento che il vero e
unico fine restava ’assimilazione all’orizzonte culturale del cattolicesimo. Tra i due estremi
dell’alterita esistevano, pero, delle differenze: per i rudes la loro inferiorita non arrivava a mettere in
dubbio la natura umana, dal momento che la loro alterita era interna, non totalmente esterna. Poteva
essere messa in discussione la loro cultura, non la loro natura, che poteva subire delle derive verso la
bestialita, ma non poteva perdere totalmente i caratteri di umanita.

Al piano prasseologico ¢ strettamente legato il piano epistemologico: I’identita altrui veniva
conosciuta o ignorata? Tra questi due estremi esiste un’infinita gradazione tra stati conoscitivi’*. I
missionari si collocavano in una posizione intermedia: conoscevano 1’identita dell’altro, prendevano
atto della sua differenza, ma non la accettavano. Sia nel Nuovo Mondo che nelle campagne del
Vecchio, I’incontro tra identita era sempre rivolto alla propagazione del cattolicesimo e del suo
universalismo. All’interno del mondo cattolico, esisteva 1’eguaglianza tra gli uomini, ma solo
nell’orizzonte di una corretta pratica della fede. Sia per gli indios che per i rudes veniva negata in
linea teorica qualsiasi possibilita di appropriazione o di sincretismo. All’atto pratico il sincretismo
sopravvisse alle ondate dei missionari. L’identita non veniva cosi totalmente assimilata, ma cambiava
forma, scendeva a compromessi con la religione ufficiale. I missionari si erano confrontati
precocemente con questa dinamica nelle Indie Occidentali, ma, nonostante le maggiori aspettative
legate alla vicinanza culturale e geografica, lo stesso processo era in atto anche nelle campagne
europee.

Leggendo le relazioni dei padri gesuiti nel corso degli anni, prende forma uno scenario statico,
in cui vigeva la ripetizione dei momenti. Considerando il numero ridotto di abitanti nelle campagne
e la tendenza dei missionari a ripetere gli stessi itinerari, ¢ difficile credere che i padri da un anno
all’altro non abbiano incontrato gli stessi individui. E se il quadro restava sempre lo stesso, bisogna

prendere atto del fatto che le missioni, come gli stessi processi, fossero solamente dei momenti di

2 A. PROSPERI, Otras Indias, op. cit., pp. 80-81.
3 C. TODOROV, La conquista dell’ America, op. cit., p. 155.
" vi, p. 225.

135



eccezionalita, che ottenevano importanti risultati sul momento. Sul lungo periodo, perd, questi
successi tendevano a svenire.

Il vero cambiamento apportato dai missionari nel corso della prima meta del Seicento fu un
riorientamento delle pratiche superstiziose verso la matrice cattolica. Ma 1’attitudine dei contadini e
dei pastori, al momento della partenza dei padri, cambiava realmente? I topoi delle loro relazioni, che
per i gesuiti erano i punti di forza delle loro missioni, possono essere riletti come spie delle difficolta
che incontravano ogni anno. Proprio per questa ragione, va sempre ricordato che, come i racconti
della conquista erano stati realizzati posteriormente sotto I’influenza dei conquistadores, le relazioni
erano il frutto dell’operato e della mentalita dei padri, conservando lo stesso carattere di posteriorita.
Todorov sosteneva che dai testi sulla conquista dell’ America non si potesse ottenere una conoscenza
del vero, ma del verosimile”. Allo stesso modo, le relazioni rispecchiavano lo sguardo stesso dei
gesuiti, per cui per raggiungere un fondo di verita e avvicinarsi ai pensieri dei pastori e dei contadini
¢ necessario penetrare oltre il velo superficiale della verosimiglianza. La loro paura dell’abbandono,
la loro accorata richiesta ai padri di tornare e di non dimenticarsi di loro’¢ era espressione della realta
di desolazione e solitudine, in cui sarebbero ricaduti una volta terminato il clima di eccezionalita
intorno alla venuta dei missionari. Il ritorno del tempo circolare comportava una ricaduta nelle
devianze, lontane dalla retta via reintrodotta dai missionari: I’intervento di sostituzione, in questo
senso, rischiava di entrare nella quotidianita dei rudes come nuovo involucro dello stesso nucleo, che
racchiudeva la loro visione del mondo e della societa. I racconti riportati nel corso dell’elaborato
testimoniano la sopravvivenza di un modus vivendi, che non spariva al passaggio dei gesuiti e del
quale ¢ necessario valutare la sua unicita. I termini di cultura e religione popolare, di fronte alla
molteplicita di espressioni presenti sul singolo territorio delle Indie Romane, non solo risultano troppo
vaghi, ma semplificano una realta ben piu complessa. In ogni villaggio I’alterita si confrontava con
condizioni ambientali, sociali e culturali diverse, che meritano di essere sottolineate allo scopo di
porre al centro I’eccezionalita e la fluidita di ogni storia e di ogni individuo, rifuggendo da ogni tipo
di etichetta. Nel tentativo dei missionari di conoscere ’alterita a pochi chilometri da Roma, I’occhio
moderno ¢ in grado di captare attraverso uno sguardo critico non solo il “noi” dei padri gesuiti, ma
alcuni frammenti di quel “loro”, i pastori e i contadini, dei quali si sa ancora poco, nonostante abbiano
rappresentato per lungo tempo la fetta piu grande della popolazione. Da questa consapevolezza, si
possono aprire nuovi orizzonti alla ricerca di una sfuggente, ma suggestiva alterita interna, che ai

nostri occhi smette di essere tale e torna ad essere la realta quotidiana dell’Italia moderna.

5 vi, p. 66.
76 ARSI, ROM. 131/1, cc. 73r-74v, op. cit., c. 36v.

136



Bibliografia

Fonti manoscritte:

ADDF, St. St., Q 3-a.

ACR, Fondo Generale, 20 gennaio 1576, no. 14315.

ACR, Fondo Generale, 21 gennaio 1576, no. 14316.

ACR, Fondo Generale, 22 gennaio 1576, no. 14317.

ACR, Fondo Generale, 2 luglio 1626, no. 28557.

ACR, Fondo Generale, 30 novembre 1575, no. 46520.

ACR, Fondo Generale, 17 novembre 1575, no. 60041.

ACR, Fondo Generale, 1° luglio 1607, no. 73509.

ACR, Fondo Generale, 28 settembre 1596, no. 122293.

ACR, Fondo Generale, 30 novembre 1575, no. 180170.

ACR, Fondo Miscellanea, 447/117, tomo 111, pp. 171-172.

APCM, Missioni dall’anno 1640 all’anno 1784, cc. 1r-1v.

ARSI, F.G. 720/A, cc. 37r-39v, Anon., Istruzione per li padri della missione delle campagne di

Roma.

ARSI, INSTIT. 122, cc. 30v-32r, Lettera di N.P. Generale il P. Claudio Acquaviva ai Provinciali
della Compagnia delli 15 d’aprile 1590.

137



ARSI, ITAL. 171, cc. 202r-202v, Giulio Fuligatti, Missione di Frascati.

ARSI, ROM. 16/2, Epist. Gener., Albano, Lettera al Monsignor Vescovo del Zante, 2 luglio 1616, c.
423y,

ARSI, ROM. 128/1, cc. 35r-42v, Anon., Breve relazione della missione fatta nell’ anno 1601 per

ordine di sua Santita nel vescovado d’Albano da’ padri della Compagnia di Giesu.

ARSI, ROM. 128/1, cc. 214r-219v, P. Pascasio Romualdo, Relatione della missione fatta alle diocesi

Tuscolane et Albanese.

ARSI, ROM. 128/2, cc. 475v-476v, Anon., Relatione della missione fatta per il Vescovato di
Tuscolano. 1604.

ARSI, ROM. 128/2, cc. 599r-602r, Pascasio Romualdo, Tommaso Abrecundio, Relatione della

missione fatta alle Diocesi Tuscolane et Albanese.

ARSI, ROM. 129/1, cc. 184r-184v, Anon., Breve relazione della missione di Sermoneta, et Bassiano.

ARSI, ROM. 129/1, cc. 212r-213r, Sezze, Giovanni Battista Palmucci, s. tit., 18 maggio 1606.

ARSI, ROM. 130/1, cc. 139r-139v, Andrea Porcari, Albano, Lettera a Decio Striverio, 5 maggio 1612.

ARSI, ROM. 130/2, cc. 293r-294v, Anon., s. tit..

ARSI, ROM. 130/2, Anon., s. tit., cc. 401r-408v.

ARSI, ROM. 130/2, cc. 409r-410v, Anon., Relatione della missione fatta in Velletri et sua diocesi nel
1613.

ARSI, ROM. 130/2, cc. 470r-472r, Anon., L’ Informatione del Collegio di Sezza per le lettere annue.

ARSI, ROM. 131/1, cc. 42r-47v, Caesar Froilus, Vincentius Leonardis, Missione d’Albano.

138



ARSI, ROM. 131/1, cc. 73r-74v, Julius Sini, Michael Senerus, Relatione della missione fatta alle

capanne et altri luochi della Diocesi di Albano, ’anno 1614, nel mese di marzo e aprile.

ARSI, ROM. 131/1, cc. 177r-177v, Paolo Bambino, Un novizio apparve alla madre dopo la morte.

BA, Milano, ms. F. 83 inf,, f. 447r.

BA, Milano, ms. P.4 inf., f. 64r.

BAB, B1860, f. 79r.

BC., ms. 3825, Decreti della Congregazione dell’Inquisizione per gli anni 1600-1602.

Fonti a stampa:

L. ALBERTI, Descrittione di tutta Italia, rist. anast., Bergamo, Leading, 2003.

BIONDO DA FORLI, Roma ristaurata et Italia illustrata, tradotte in buona lingua volgare per Lucio

Fauno, nuovamente da molti errori corrette e ristampate, Venezia, Domenico Giglio, 1558.

N. A. BOBADILLA, Bobadillae Monumenta, Madrid, Gabrielis Lopez del Horno, 1913.

S. F. BORGIA, Monumenta Borgia, vol. 111 (1539-1565), Madrid, Gabrielis Lopez del Horno, 1908.

Litterae quadrimestres ex universis, praeter Indiam et Brasiliam, locis, in quibus aliqui de Societate

Jesu versabantur, Romam missae, vol. I (1546-1552), Madrid, Augustinus Avrial, 1894.

M. MONTAIGNE, Viaggio in Italia, introduzione di G. Greco, trad. it., Milano, BUR Rizzoli, 2014.
Letteratura secondaria:

O. AMORE, Tipologie ambientali e gestione delle risorse del Lazio: la «Marittimay nel lunghissimo
periodo, in Storia economica e ambiente italiano (ca. 1400-1850), a cura di G. Alfani, M. Di Tullio

e L. Mocarelli, Milano, FrancoAngeli, 2012, pp. 235-255.

139



M. APA, 1! territorio come libro: Colli Albani e castelli romani, Albano Laziale, Comune di Albano

Laziale, 1982.

F. BARBIERATO, Nella stanza dei circoli: “Clavicula Salomonis” e libri di magia a Venezia nei
secoli XVII e XVIII, Milano, Bonnard, 2001.

N. BAZZANO, Da “imperiali” a “spagnoli”: i Colonna e la politica romana da Carlo V a Filippo
II, in Roma y Esparia: un crisol de la cultura europea en la Edad Moderna, a cura di C.J. Hernando
Sanchez, Madrid, Seacex, 2007, vol. I, pp. 281-293.

EAD., Marco Antonio Colonna fra realta locale e orizzonte internazionale, in Lanuvio e il suo
territorio in eta moderna: crocevia di storia e arte, a cura di G. Sabatini ¢ R. Sabene, Roma, Edizioni
Altravista, 2020, pp. 23-39.

W. BEHRINGER, Le streghe, trad. it., Bologna, I1 Mulino, 2008.

F. BENIGNO, Parole nel tempo: un lessico per pensare la storia, Roma, Viella, 2013.

E. BEVER, The realities of witchcraft and popular magic in early modern Europe: culture, cognition,

and everyday life, Basingstoke-New York, Palgrave Macmillan, 2008.

I. BEVILACQUA, Un olandese nelle paludi pontine: Nicolaes de Wit e il piano di bonifica e
colonizzazione dell'agro pontino (1630-1637), «Dimensioni e problemi della ricerca storica», 1
(2015), pp. 149-182.

C. BLACK, Storia dell’Inquisizione: tribunali, eretici, censura, trad. it., Roma, Carocci, 2013.

E. BONORA, La Controriforma, Roma-Bari, Laterza, 2020.

J. BOSSY, The Counter-Reformation and the People of Catholic Europe, «Past & Present», 47
(1970), pp. 51-70.

ID., L’Occidente cristiano: 1400-1700, trad. it., Torino, Einaudi, 2001.

140



P. BROGGIO, Evangelizzare il mondo: le missioni della Compagnia di Gesu tra Europa e America

(secoli XVI-XVII), prefazione di F. Canti, Roma, Carocci, 2004.
ID., Evangelizzazione e missione tra Europa e Nuovi Mondi: la realta e I'immagine dell’apostolato
dagli ordini mendicanti alla Compagnia di Gesu, in Identita del Nuovo Mondo, a cura di F. Cantu,

Roma, Viella, 2007.

P. BURKE, Popular culture in Early Modern Europe, New York-Hagerstown-San Francisco-
London, Harper Torchbooks, 1978.

ID., G. POMATA, Le domande del vescovo e la religione del popolo, «Quaderni storici», 14/41
(maggio-agosto 1979), pp. 540-554.

M. T. CACIORGNA, L assetto idrico del territorio pontino, in Citta, spazi pubblici e servizi sociali
nel Mezzogiorno medievale, a cura di G. Vitolo, Battipaglia, Lavegliacarlone, 2016, pp. 351-367.

G. CAETANI, Domus Caietana: storia documentata della famiglia Caetani, vol. 11, Sancasciano Val

di Pesa, Fratelli Stianti, 1933.

P. CAMPORESI, Rustici e buffoni: cultura popolare e cultura d'élite fra Medioevo ed eta moderna,
Torino, Einaudi, 1991.

F. CARAFFA, Visite pastorali nel Lazio meridionale dal Concilio di Trento al secolo XIX, «Archiva
Ecclesiaey, 22-23 (1979-1980), pp. 239-264.

G. CARAVALE, L’orazione proibita: censura ecclesiastica e letteratura devozionale nella prima

eta moderna, Firenze, L. S. Olschki, 2003.

M. CARAVALE, A. CARACCIOLO, Storia d’Italia, Vol. 14: Lo Stato pontificio da Martino V a Pio
IX, Torino, UTET, 1997.

M. CENTINI, Le bestie del diavolo: gli animali e la stregoneria tra fonti storiche e folklore,

introduzione di L. Parinetto, Milano, Rusconi, 1998.

141



R. CHARTIER, Culture as appropriation: popular cultural uses in early modern France, in
Understanding Popular Culture, edited by S. L. Kaplan, Berlin-New York-Amsterdam, De Gruyter
Mouton, 2012, pp. 229-254.

L. CHATELLIER, La religione dei poveri: le missioni rurali in Europa dal 16 al 19 secolo e la

costruzione del cattolicesimo moderno, trad. it., Milano, Garzanti, 1994.

M. CHIABO, C. RANIERI, L. ROBERTL, Le diocesi suburbicarie nelle “visitae ad limina”
dell’Archivio Segreto Vaticano, Citta del Vaticano, Archivio Vaticano, 1988.

D. CHIARYI, [ territorio pontino in epoca Sistina: immagini di riforma e vita nello Stato della Chiesa

1585-1595, Terracina, Comune di Terracina, 1990.

S. CLARK, Thinking with demons: the Idea of Witchcraft in Early Modern Europe, Oxford-New
York, Oxford University Press, 1997.

E. COLOMBO, Identita e missione: gesuiti italiani e missioni popolari tra Antica e Nuova

Compagnia, «Rivista di Storia del Cristianesimo», 2 (2014), pp. 285-302.
A. S. CORDANI, “Del modo di procedere contro alle streghe nel Santo Officio”: il Sacro Arsenale
di Eliseo Masini e gli albori del declino della caccia alle streghe, «Historia et tusy», 7 (2015), pp. 1-

20.

J. COSTE, I casali della Campagna di Roma all’inizio del Seicento, «Archivio della Societa romana

di Storia patria», 92 (1969), pp. 41-116.

ID., I casali della Campagna di Roma nella seconda meta del Cinquecento, «Archivio della Societa

romana di Storia patria», 94 (1971), pp. 31-143.

P. COZZO, Andate in pace: parroci e parrocchie in Italia dal Concili di Trento a papa Francesco,

Roma, Carocci, 2014.

O. DAVIES, Magic: a very short introduction, New Y ork, Oxford University Press, 2012.

142



W. DE BOER, Social discipline in Italy: peregrinations of a historical paradigm, «Archiv flr
Reformationsgeschichte», 94 (2003), pp. 294-307.

E. DE MARTINO, Sud e magia, a cura di F. Dei e A. Fanelli, Roma, Donzelli, 2015.

Disciplina dell’anima, disciplina del corpo e disciplina della societa tra medioevo ed eta moderna, a

cura di P. Prodi, Bologna, Il Mulino, 1994.

O. DI SIMPLICIO, L autunno della stregoneria: maleficio e magia nell ltalia moderna, Bologna, 1l
Mulino, 2005.

S. DITCHFIELD, Catholic Reformation and Renewal, in The Oxford Illustrated History of The
Reformation, Oxford, Oxford University Press, 2015, pp. 152-185.

ID., Trent revisited, in La fede degli italiani: per Adriano Prosperi, vol. 1, a cura di G. Dall’Olio, A.
Malena e P. Scaramella, Pisa, Edizioni della Normale, 2011, pp. 357-371.

Dizionario storico dell’Inquisizione, diretto da A. Prosperi, con la collaborazione di V. Lavenia e J.

Tedeschi, Pisa, Scuola Normale Superiore, 2010.

Early Modern European Witchcraft: centres and peripheries, edited by B. Ankarloo and G.
Henningsen, Oxford, Oxford University Press, 1990.

L. FIORANI, La vita religiosa a Ninfa nelle visite pastorali post-tridentine, in Ninfa, una citta, un
giardino: atti del colloquio della Fondazione Camillo Caetani, Roma, Sermoneta, Ninfa, 7-9 ottobre
1988, a cura di L. Fiorani, Roma, L'Erma di Bretschneider, 1990, pp. 167-181.

I. FOSI, All’ombra dei Barberini: fedelta e servizio nella Roma Barocca, Roma, Bulzoni, 1997.
EAD., Conflict and collaboration: the Inquisition in Rome and the papal territories (1550-1750), in

The Roman Inquisition: centre versus peripheries, edited by K. Aron-Beller and C. Black, Leiden-

Boston, Brill, 2018, pp. 33-59.

143



EAD., La giustizia del papa: sudditi e tribunali nello Stato Pontificio in eta moderna, Roma-Bari,

Laterza, 2015.

EAD., La societa violenta: il banditismo nello Stato pontificio nella seconda meta del Cinquecento,

Roma, Edizioni dell’ Ateneo, 1985.

A. GARDI, Il mutamento di un ruolo: i legati nell amministrazione interna dello Stato pontificio dal
X1V al XVII secolo, in Offices et papaute (XIVe-XVlle siecle): Charges, hommes, destins, Rome,
Ecole frangaise de Rome, 2005, URL: https://books.openedition.org/efr/1202.

D. GENTILCORE, I/ vescovo e la strega: il sistema del sacro in Terra d’Otranto all’alba dell’eta
moderna, trad. it., Nardo, BESA, 1992.

C. GINZBURG, Folklore, magia e superstizione, in Storia d’ltalia, vol. 1: I caratteri originali,
Torino, Einaudi, 1972, pp. 601-676.

ID., Il formaggio e i vermi: il cosmo di un mugnaio del ‘500, Torino, Einaudi, 1999.

ID., Premessa giustificativa, «Quaderni storici», 14/41 (maggio-agosto 1979), pp. 393-397.

ID., Storia notturna: una decifrazione del sabba, Torino, Einaudi, 2008.

ID., Stregoneria e pieta popolare: note a proposito di un processo modenese del 1519, «Annali della

Scuola Normale Superiore di Pisa. Lettere, Storia e Filosofiay, serie 2, 30 (1961), pp. 269-287.

Gli Orsini e i Savelli nella Roma dei papi: arte e mecenatismo di antichi casati dal feudo alle corti

barocche europee, a cura di C. Mazzetti di Pietralata, Milano, Silvana Editoriale, 2017.

A. GRAMSCI, Osservazioni sul folklore, in 1D., Letteratura e vita nazionale, Torino, Einaudi, 1950,
pp- 215-221.

D. R. HALL, The study of popular culture: origin and developments, «Studies in Popular culture», 6
(1983), pp. 16-25.

144


https://books.openedition.org/efr/1202

G. HENNINGSEN, L’avvocato delle streghe: stregoneria basca e Inquisizione spagnola, trad. it.,
Milano, Garzanti, 1990.

1 gesuiti ai tempi di Claudio Acquaviva: strategie politiche, religiose e culturali tra Cinque e Seicento,

a cura di P. Broggio, F. Cantu, P.A. Fabre, A. Romano, Brescia, Morcelliana, 2007.

La nobilta romana in eta moderna: profili istituzionali e pratiche sociali, a cura di M. A. Visceglia,

Roma, Carocci, 2001.

La predicazione in Italia dopo il Concilio di Trento: tra Cinquecento e Settecento: atti del X
Convegno di studio dell’Associazione italiana dei professori di storia della Chiesa, Napoli, 6-9
settembre 1994, a cura di G. Martina e U. Dovere, Roma, Edizioni dehoniane, 1996.

V. LAVENIA, “Anticamente di misto foro”: Inquisizione, Stati e delitti di stregoneria nella prima
eta moderna, in Inquisizioni: percorsi di ricerca, a cura di G. Paolin, Trieste, Edizioni Universita di
Trieste, 2001, pp. 35-80.

ID., Storia della Chiesa 3: [’eta moderna, Bologna, EDB, 2020.

Legati e governatori dello Stato Pontificio (1550-1809), a cura di C. Weber, Roma, Ministero per i

beni culturali e ambientali, 1994.

B. LEVACK, La caccia alle streghe in Europa, Bari-Roma, Laterza, 1999.

G. LEVI, Regioni e cultura delle classi popolari, «Quaderni storici», 14/41 (maggio-agosto 1979),
pp. 720-731.

L’uomo barocco, a cura di R. Villari e J. S. Amelang, Roma-Bari, Laterza, 2015.

L’uomo e “la bestia antropofaga”, a cura di M. Comincini, Milano, UNICOPLI, 2002.

B. MAJORANA, Missionarius/ concionator: note sulla predicazione dei gesuiti nelle campagne

(XVI-XVII secolo), «Aevumy, 73 (1993), pp. 807-829.

145



EAD., Musiche, voci e suoni nelle missioni rurali dei gesuiti (XVI-XVIII secolo), in La musica dei

semplici: [’altra Controriforma, a cura di S. Nanni, Roma, Viella, 2012, pp. 125-154.

M. MARINO, L attivita economica: la tenuta di Conca, in Rari e preziosi: documenti dell'eta
moderna e contemporanea dall'archivio del Sant'Uffizio: catalogo mostra a Roma, Museo Centrale
del Risorgimento, febbraio-marzo 2008, a cura di M. Pizzo e A. Cifres, Roma, Gangemi, 2009, pp.
48-63.

C. MAZZETTI DI PIETRALATA, I Savelli come mediatori culturali tra Roma e la corte cesarea,
«Diplomatische Wissenskulturen der Frithen Neuzeit», 136 (2018), pp. 37-61.

M. MONTESANQO, Streghe: le origini, il mito, la storia, Firenze, De Vecchi, 2020.
F. MOTTA, Demoni, streghe, gesuiti: contributo a una contestualizzazione storica, «Mélanges de

I’Ecole frangaise de Rome, Italie et Méditerranée modernes et contemporainesy, 132/1 (2020), URL:

http://journals.openedition.org/mefrim/7127.

O. NICCOLI, Cultura popolare: un relitto abbandonato?, «Studi storici», 56 (2015), pp. 997-1010.

EAD., La vita religiosa nell'ltalia moderna: secoli 15-18, Roma, Carocci, 2017.

EAD., Perdonare: idee, pratiche, rituali in Italia tra Cinquecento e Seicento, Roma-Bari, Laterza,

2007.

J. W. O’ MALLEY, I primi gesuiti, trad. it., Milano, Vita e pensiero, 1999.

ID, Trent and all that: renaming Catholicism in the Early Modern era, Cambridge-London, Harvard
University Press, 2000.

G. ORTALLI, Lupi genti culture: uomo e ambiente nel Medioevo, Torino, Einaudi, 1997.

S. PASSIGLI, La Campagna Romana nel secolo XVI: la proprieta fondiaria, in Roma: le

trasformazioni urbane nel Cinquecento, I1. Dalla citta al territorio, a cura di G. Simoncini, Firenze,

Leo S. Olschki, 2011, pp. 311-330.

146


http://journals.openedition.org/mefrim/7127

M. PASTOUREAU, Il lupo: una storia culturale, trad. it., Milano, Ponte alle Grazie, 2018.

M. G. PASTURA RUGGIERO, La reverenda Camera Apostolica e i suoi archivi (secoli XV-XVIII),
Roma, Archivio di Stato, 1984.

S. PAVONE, [ gesuiti: dalle origini alla soppressione. 1540-1773, Roma-Bari, Laterza, 2018.
G. PIZZORUSSO, Una regione virtuale: il Lazio da Martino V a Pio VI, in Atlante storico-politico
del Lazio, a cura di Regione Lazio Assessorato alla Cultura e Coordinamento degli Istituti culturali

del Lazio, Roma-Bari, Laterza, 1996, pp. 65-87.

R. PO-CHIA HSIA, La Controriforma: il mondo del rinnovamento cattolico (1540-1770), trad. it.,
Bologna, Il Mulino, 2001.

P. PRODI, Il sovrano pontefice: un corpo e due anime: la monarchia papale nella prima eta moderna,

Bologna, Il Mulino, 1982.

A. PROSPERI, America e apocalisse: e altri saggi, Pisa-Roma, Istituti editoriali e poligrafici

internazionali, 1999.

ID., Eresie e devozioni.: la religione italiana in eta moderna, vol. Il Inquisitori, ebrei e streghe, Roma,

Edizioni di storia e letteratura, 2010.

ID., Eresie e devozioni: la religione italiana in eta moderna, vol. 11l Devozioni e conversioni, Roma,

Edizioni di storia e letteratura, 2010.

ID., Il Concilio di Trento e la Controriforma, Trento, U.C.T., 1999.

ID., Il Concilio di Trento: una introduzione storica, Torino, Einaudi, 2001.

ID., La vocazione, Torino, Einaudi, 2016.

ID., Missioni pastorali e visite pastorali in Italia tra ‘500 e ‘600, «M¢élanges de 1’Ecole Frangaise de

Rome, Italie et Méditerranée», 109/2 (1997), pp. 767-783.

147



ID., Tribunali della coscienza. Inquisitori, confessori, missionari, Torino, Einaudi, 2009.

ID., Una rivoluzione passiva: Chiesa, intellettuali e religione nella storia d’Italia, Torino, Einaudi,

2022.

B. RINAUDO, S. MIRACOLA, Il cardinale Scipione Rebiba (1504-1577): vita e azione pastorale

di un vescovo riformatore, Patti, L’ Ascesa, 2007.

G. ROMEO, Confessione dei peccati e confessori nell’ltalia della Controriforma: cosa dire del
Seicento?, «Studi storici», 51/4 (2010), pp. 967-1002.

ID., Inquisitori, esorcisti e streghe nell’Italia della Controriforma, Firenze, Sansoni, 1990.

ID., Inquisizione romana, Chiesa e stregoneria nell’ltalia della Controriforma: nuove ipotesi, in

“Non lasciar viva la malefica’: le streghe nei trattati e nei processi (secoli XIV-XVII), a cura di D.

Corsi e M. Duni, Firenze, Firenze University Press, 2008.

ID., L’inquisizione nell’ltalia moderna, Roma-Bari, Laterza, 2002.

P. ROSINI, Famiglia Cesarini: ricerche e documenti, Lulu.com, 2016.

G. ROSSI, L’Agro di Roma tra ‘500 e ‘800, presentazione di M. Petrocchi, Roma, Edizioni di storia
e letteratura, 1988.

M. SCADUTO, La strada e i primi gesuiti, «Archivum Historicum Societatis Iesu», 40 (1971), pp.
323-390.

L. SCOTONI, Definizione geografica della campagna romana, «Atti della Accademia nazionale dei
Lincei», Classe di scienze morali, storiche e filologiche, Rendiconti, ser. 9., 190/4 (1993), pp. 648-

667.

Seicento e Settecento nel Lazio, a cura di R. Lefevre, Roma, Gruppo culturale di Roma e del Lazio-

F.1li Palombi, 1981.

148



Sermoneta e i Caetani: dinamiche politiche, sociali e culturali di un territorio tra Medioevo ed eta
Moderna. Atti del convegno della Fondazione Camillo Caetani, Roma-Sermoneta, 16-19 giugno

1993, a cura di L. Fiorani, Roma, L'Erma di Bretschneider, 1999.

F. L. SIGISMONDI, Feudalita implicita: giurisdizione signorile e pontificia in eta moderna, Napoli,
Jovene, 2018.

Storia dell’ltalia religiosa: l’eta moderna, a cura di G. De Rosa, T. Gregory e A. Vauchez, Roma-

Bari, Laterza, 1994.

Stregoneria e streghe nell ’Europa moderna: convegno internazionale di studi (Pisa, 24-26 marzo
1994), a cura di G. Bosco e P. Castelli, Pisa, Ministero per i Beni Culturali ¢ Ambientali, Ufficio

centrale per i beni librari, le istituzioni culturali e 1’editoria, 1996.

Sulle orme di Jean Coste: Roma e il suo territorio nel tardo Medioevo: atti della giornata di studio,

Roma, 29 novembre 2004, a cura di P. Delogu e A. Esposito, Roma, Viella, 2009.

S. TABACCHLI, L amministrazione temporale pontificia tra servizio al papa ed interessi privati (XVI-
XVII), in Offices, écrits et papauté (XIlle-XVIle siecles), Roma, Ecole frangaise de Rome, 2007, URL:
https://books.openedition.org/efr/2424.

J. TEDESCHLI, /! giudice e [’eretico: studi sull’Inquisizione romana, trad. it., Milano, Vita e Pensiero,

1997.

M. TEODORI, La proprieta fondiaria a Roma a meta Seicento: le tenute dell’Agro Romano, in Studi
in onore di Ciro Manca, a cura di D. Strangio, Padova, CEDAM, 2000, pp. 555-600.

C. TODOROV, La conquista dell’America: il problema dell altro, trad. it., Torino, Einaudi, 2014.

A. TORRE, La cultura popolare in discussione, «Quaderni storici», 26/77 (agosto 1991), pp. 675-
678.

149


https://books.openedition.org/efr/2424

M. VAQUERO PINEIRO, /I procoio nella Campagna romana all inizio del XVI secolo, in Pastorizia
mediterranea: storia e diritto (secoli XI-XX), a cura di A. Mattone e P. F. Simbula, Roma, Carocci,

2011, pp. 847-852.

ID., Patrimoni agricoli e redditi familiari nello Stato della Chiesa nel XVI secolo, in La famiglia
nell’economia europea. Sec. XIII-XVIII, a cura di S. Cavaciocchi, Firenze, Firenze University Press,

2009, pp. 141-152.

ID., Terre e acque nella signoria dei Caetani di Sermoneta (1504-1586), in Virtu piu che virili: lettere

familiari di Beatrice Caetani Cesi (1557-1608), a cura di C. Fiorani, Roma, Viella, 2017, pp. 7-32.

G. M. VISCARDI, La religione popolare tra storia e scienze sociali: un dialogo tra sordi, «Itinerari

di ricerca storica», 34/1 (2020), pp. 191-233.

D. ZARDIN, La religione popolare: interpretazioni storiografiche e ipotesi di ricerca,

«Memorandumy, 1 (2001), pp. 41-60.
N. ZEMON DAVIS, Some Tasks and Themes in the Study of Popular Religion, in The Pursuit of

Holiness in Late Medieval and Renaissance Religion: papers from the University of Michigan

Conference, edited by C. Trinkaus and H. Oberman, Leiden, Brill, 1974, pp. 307-336.

150



Ringraziamenti

L’idea di questa tesi ¢ partita da lontano e ha segnato la chiusura di un periodo particolare
della mia vita. La mole di lavoro dietro queste pagine ¢ stata uno stimolo ad andare avanti nell’attesa
di vedere il risultato finale. Senza il supporto di tante persone importanti, tutto cio non sarebbe stato
possibile. La mia famiglia ¢ sempre stata una colonna portante per i miei studi: i miei genitori non
hanno mai smesso di credere in me e mi hanno dato 1’opportunita di vivere quella normalitda mancata
della vita bolognese, che tanto mi ha aiutato nel terminare il lavoro nel migliore dei modi. La saggezza
proverbiale di mia nonna ¢ sempre stata un rifugio da qualsiasi difficolta incontrata, mentre i miei zii
sono sempre stati presenti. Un nucleo familiare piccolo, dotato di una forza straordinaria, per la quale
non sard mai abbastanza grato.

Penso che non sia una cosa cosi comune divertirsi nello scrivere la tesi: se per me ¢ stato cosi,
devo ringraziare di cuore il mio relatore, Vincenzo Lavenia, che, oltre alle sue vaste competenze, ha
un’eccezionale dote umana nel far sentire a proprio agio gli studenti e si dimostra sempre aperto ad
accogliere le loro idee. Dalla prima lezione della magistrale sapevo che sarebbe stata la figura ideale
con cui confrontarsi per la tesi finale e questi mesi hanno confermato la bonta della mia scelta.

Passo poi a ringraziare gli amici di sempre che, anche se piu lontani rispetto ad altri periodi,
hanno contribuito a creare il clima ideale nella mia vita per esprimermi al meglio: sapere di poter
contare su di loro ¢ una risorsa imprescindibile. Infine, sento il bisogno di ringraziare tutte le persone
che sono entrate nella mia vita nell’ultimo mese e hanno segnato una svolta per il mio lavoro. La
possibilita di fare la loro conoscenza e di vivere per poco la mia Bologna, insieme all’amico di
infanzia, Matteo, e ai due pisani, Davide e Stefania, mi ha consentito di cambiare il mio approccio sia

al lavoro che alla vita di tutti i giorni. Grazie di tutto.

Jacopo

151



